"ماذاكتثللثاثين" \ المناكزين المنافية المنافية

م النسالمات المسلمات العرب والمسلمات المستمر المسلمات المستمر المستمر

X

半

جلال أمين

# عصرالتشهير بالعرب والمسلمين

نحن والعالم بعد ١١ سبتمبر ٢٠٠١

الطبعة الأولى ١٠٠٤م ١٤٢٤هــ ٢٠٠٤م الطبعة الشانية ١٤٢٨هــ ٢٠٠٧م

جيت جشفوق الطنبع محتفوظة

# © دارالشروة\_\_

۸ شارع سیبویه للصری مدینه نصر القاهرة ـ مصر تلیفون: ۴۰۲۳۹۹ فاکس: ۴۰۳۷۰۲۷ (۲۰۲) email: dar@shorouk.com www.shorouk.com

# د. جـ لال اميـن

# معر التشهير بالعرب والمسلمين



#### مقدمة

لابد أنه اكتشاف قديم، ثبتت فعاليته المرة بعد المرة، فاستخدمه الأفراد والشعوب والدول من قديم الزمن، ولا يزال يُستخدم حتى الآن: وهو أن إضافة الاعتداء المعنوى إلى الاعتداء المادى، تزيد به فرص الانتصار على الخصم. فإذا كان الاعتداء المادى يثير الرعب فى نفس الخصم وينهك قواه، فالاعتداء المعنوى يضعف ثقته بنفسه ويثبط همته، كما أنه يقلل من أنصاره ويشتت مؤيديه، فيصبح، وهو وحيد، ضحية أسهل مماكان وهو محاط بالأنصار والمؤيدين. وفى الوقت نفسه يزيد من أنصار المعتدى ويقوى قلوبهم.

هكذا نرى الشخص الذى يضرب آخر، كثيراً ما يقرن ضربه بإطلاق السباب والشتائم، على أمل أن مالا تصيبه اليد تصيبه الكلمة. واقترن هجوم قبيلة على أخرى، منذ القدم، أو دولة على أخرى، بإطلاق لسان الشعراء والخطباء فى تحقير القبيلة أو الدولة المعتدى عليها. وما أكثر ما اقترن الاستعمار القديم والحديث بتحقير الشعوب المراد استعمارها واستغلالها، واستخدمت فى ذلك مختلف الأساليب المجافية للمنطق والحس السليم، كالاحتجاج بفضل لون على آخر، أو جنس بشرى على سائر الأجناس، أو بتفوق ثقافة على غيرها من الثقافات، والتعلل بعدم أهلية الشعب المعتدى عليه لأن يحكم نفسه بنفسه، أو بعدم استحقاقه للحرية، أو بعدم استساغته لها أو رغبته فيها، أو بمنافاة دينه للقيم السامية ومعاداته لها. . إلخ.

وقد تعرض العرب والمسلمون لما تعرضت له سائر الشعوب التي خضعت للاستعمار الغربي لهذه الحملات من التحقير والاعتداء المعنوى، ولكن أضيفت إلى ذلك في الخمسين عاماً الماضية، حملات التشهير المستمرة من جانب الصهيونية وأبواق الدعاية الإسرائيلية والعاملين في خدمتها. واستمر ذلك دون انقطاع منذ إعلان الدولة الإسرائيلية منذ نحو نصف قرن. ثم حدث في السنوات الأخيرة ما ضاعف هذا التشهير وزاد هذه الحملات قسوة وضراوة، خاصة في أعقاب أحداث ذلك اليوم المشئوم ١١ سبتمبر ٢٠٠١، فأصبح العرب والمسلمون أكثر شعوب العالم تعرضاً لحملات تشويه السمعة والاعتداء المعنوى، وهي حملات لا تستهدف إلا تسهيل أهداف اقتصادية وسياسية منبتة الصلة بما تدور حوله حملات التشهير، كانعدام الصلة مثلا بين مضاعفة الأرباح من استغلال النفط العربي وبين وجود الديمقراطية أو عدمها في البلاد العربية. فضلاً عن أهداف المشروع الصهيوني، وهي بدورها أهداف منبتة الصلة بما يقال في الإساءة ألى سمعة العرب، كانعدام الصلة مثلا بين الرغبة في طرد المزيد من الفلسطينيين من أراضيهم وبين ما إذا كان مركز المرأة في الإسلام أفضل أو أسوأ منه في الأديان الأخرى. . إلخ.

وهذا الكتاب يتناول، من زوايا مختلفة، هذه الحملات الظالمة للتشهير والإساءة إلى العرب والمسلمين، خاصة في أعقاب أحداث ١١ سبتمبر ٢٠٠٣، أملا في أن يساهم، ولو مساهمة متواضعة للغاية، في وقف ما أصاب العرب والمسلمين بسبب هذا التشهير من تدهور في ثقتهم في أنفسهم، وفي عدالة قضيتهم.

جلال أمين

القاهرة ١٤/٩/٣٠٨

#### (1)

# القديم والجديد في النظام العالمي وموقع العرب والمسلمين منه

#### [1]

كان من الطبيعى، بعد أن سقط الاتحاد السوفيتى والنظام الاشتراكى فى دولة بعد أخرى فى أواخر الثمانينيات وأوائل التسعينيات، أن نتوقع بزوغ نظام عالمى جديد، يعاد فيه ترتيب العلاقات الدولية ومناطق النفوذ.

وقد حدث بالفعل خلال الثلاثة عشر عاما الماضية، ما يؤيد هذا التوقع، سواء في صورة حروب جديدة، أو تسوية حسابات قديمة، أو ظهور ميادين لتوترات ومنافسات لم تكن قائمة من قبل، أو مناداة بشعارات وأفكار جديدة، ظهرت أولاً في صورة كتب ومقالات، ثم تبناها متحدثون رسميون في بعض الدول الكبرى، وجرى الترويج لها بإلحاح من مختلف وسائل الإعلام.

كل هذا يشير إلى بدايات بزوغ نظام عالمى جديد. ولكننا نعرف أيضاً أن لا شىء يختفى اختفاء كاملاً من الوجود، وليس هناك شىء جديد تمام الجدّة. والقول المأثور للفيلسوف اليونانى القديم (إنك لا تنزل إلى النهر الواحد مرتين)، وإن كان يريد التأكيد على التجدد المستمر والتغير الدائم، فإنه يشير أيضاً إلى "نهر واحد» ويخاطب "شخصا واحداً». صحيح أن النهر ليس هو بالضبط نفس النهر، والشخص الذى ينزل إليه ليس هو بالضبط نفس الشهر والشخص الذى ينزل إليه فيه أيضاً القديم الثابت، بالإضافة إلى الجديد المتغير.

لابد إذن أن نتوقع أن يكون في النظام العالمي الذي يتشكل الآن، عناصر ثابتة

لا تتأثر بسقوط نظام وصعود آخر ، ولابد أن يكون في النظام العالمي «الجديد » ، أشياء قديمة ، من المفيد في رأيي التذكير بوجودها واستمرارها .

من أهم هذه الأشياء القديمة التي يجب أن نتوقع أن تستمر في ظل النظام العالمي الجديد، غلبة المصالح الاقتصادية وقيامها بدور أساسى في تشكيل السياسات والعلاقات الدولية. إن تاريخ العلاقات الدولية يؤكد الدور الحاسم لهذه المصالح، وليس هناك أي سبب يجعلنا نتوقع غير ذلك، في المستقبل المنظور على الأقل. والظاهر أن الإنسان لم يستطع أن يشذ في هذا الصدد عن سائر أعضاء المملكة الحيوانية، إذ تستبد به في نهاية الأمر، الدوافع المادية البحتة وتتغلب على ما عداها من نوازع وبواعث، وأن ما أحرزه الإنسان من تقدم خلال القرون الثلاثة الماضية في مضمار إشباع الحاجات الأساسية والارتفاع بمستوى المعيشة، لم يقلل من جشعه أو تطلعه إلى المزيد.

بل إن من الأشياء القديمة أيضاً التي يجب ألا نستغرب استمرارها في النظام العالمي الجديد، استعداد الطرف الأقوى لارتكاب أبشع الأعمال إذا وجدها لازمة لتحقيق أهدافه. التاريخ كله، قديمه وحديثه، يؤكد أن الإنسان لم يتقدم كثيراً في هذا الصدد أيضاً، وأن أربعة أو خمسة قرون من الحضارة الحديثة لم تمنع الدول الكبرى من شن حروب راح ضحيتها الملايين من الناس من أجل إعادة توزيع الموارد والثروات، أو لتسهيل الحصول على مادة أولية أرخص سعراً أو أقل نفقة، أو لفتح أسواق جديدة أوفر ربحا. . إلخ. وليس هناك أيضاً أي سبب يجعلنا نتوقع سلوكا مختلفا عن ذلك في المستقبل المنظور على الأقل.

إذا كان الأمر كذلك فيما يتعلق بالأهداف الأساسية التى تحكم العلاقات الدولية، وكذلك فيما يتعلق بالوسائل التى لا تتورع الدول عن اتخاذها لتحقيق هذه الأهداف، فلابد أن نتوقع أن يستمر أيضاً فى ظل النظام العالمى الجديد شىء قديم آخر ما أكثر ما تكرر حدوثه عبر التاريخ، وهو الميل المستمر إلى الزعم بغير الحقيقة فى الحديث عن الأهداف المتوخاة، أو عن الوسائل التى يجرى اتخاذها لتحقيق هذه الأهداف. فعندما تكون الأهداف أهدافا مادية بحتة، وتتعارض مع أبسط مبادئ العدل كما يفهمها معظم الناس، وعندما تكون الوسائل المتبعة لتحقيقها متعارضة

بدورها مع أبسط المبادئ الأخلاقية والقيم الإنسانية، فإن اللجوء إلى الخداع والتمويه يصبح بدوره شيئاً لازماً وضروريا، لا تزول الحاجة إليه في ظل أى نظام عالمي، جديداً كان أو قديماً. لابد إذن من إخفاء الدوافع الاقتصادية في رداء من الشعارات النبيلة، والزعم بأن المقصود هو تحقيق هذه الشعارات وليس الكسب المادى. هكذا استخدمت في الماضي شعارات نشر المسيحية أو الحضارة، أو الدفاع عن الأقليات أو عن الحريات أو عن سيادة القانون. . إلخ، ولابد أن نتوقع أن يكون لنفس هذا الغرض استخدام شعارات مثل حقوق الإنسان، أو القضاء على الإرهاب، أو استئصال مصادر إنتاج الأسلحة ذات الدمار الشامل . . إلخ.

كذلك لا يجب أن نستغرب أن تخترع أحداث قد تضفى المشروعية على استخدام وسائل لا يمكن أن يقبلها الضمير العام بسهولة. والتاريخ ملىء بهذه الأحداث التى تم ترتيبها لهذا الغرض ونُسبت إلى الطرف المراد إخضاعه أو استغلاله، ولابد أن نتوقع أن يستمر استخدام هذه الصورة من صور التمويه طالما استمرت الأهداف المتوخاة والوسائل المتبعة لتحقيقها على هذا المستوى من اللا أخلاقية.

إن الذى أقصده باختراع أحداث بغرض التمويه وإخفاء الدوافع الحقيقية ، ولتبرير استخدام وسائل غير مشروعة ، هو ما جرت عادة القائمين بهذا التمويه على تسميته «بالمؤامرة» ، كما جرت العادة على وصف أى محاولة لكشفه وفضحه «بنظرية المؤامرة» . وهذا الوصف نفسه لا يخرج بدوره عن عملية التمويه والخداع ، للإيحاء بأن كل من يحاول أن يشكك في صدق الشعارات المعلنة ، أو في حقيقة الأحداث التي تم اختلاقها وترتيبها ، إنما يعاني من مرض عضال أقرب إلى المرض العقلي أو النفسي الذي يجعله يرى وراء كل حادث مؤامرة ، ويرفض تصديق أي يشيء يسمعه ولو كان هو الحقيقة كاملة . ومن ثم يصبح إطلاق وصف «نظرية المؤامرة» وسيلة لإخافة أي شخص من أن يحاول أن يستخدم عقله لفك الطلاسم والرموز ، ولإزالة التناقض بين الأقوال والشعارات التي يسمعها وبين ما يراه بعينيه ، ولمنعه من أن يحاول تقديم تفسير منطقي لمجرى الأحداث يتفق مع ما يعرفه من حقائق التاريخ وحقيقة الدوافع التي تحرك البشر أو تحكم العلاقات الدولية .

هذا هو بعض القديم الذي لابد أن يبقى معنا حتى بعد سقوط المعسكر

الاشتراكي. ولكن هذا القديم اتخذ بالطبع صورا مختلفة في العصور المختلفة، ولابد أن يتخذ أيضاً صورة جديدة في النظام العالمي الجديد.

## [٢]

لماركس عبارة شهيرة أعتقد أنها لازالت صحيحة حتى الآن، مثلما كانت صحيحة عندما قالها ماركس منذ أكثر من قرن ونصف.

# يقول ماركس:

«العلاقات الاجتماعية مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بقوى الإنتاج، فعندما يحصل الناس على قوى منتجة جديدة يغيرون طريقتهم فى الإنتاج، وبتغييرهم طريقة الإنتاج، أى بتغيير طريقتهم فى كسب الرزق، يغيرون كل علاقاتهم الاجتماعية. إن طاحونة الهواء تعطيك المجتمع الإقطاعي، والطاحونة البخارية تعطيك المجتمع الرأسمالي».

ولكن المجتمع الرأسمالي الذي كان يعرفه ماركس في منتصف القرن التاسع عشر لم يكن هو نفس المجتمع الرأسمالي الذي ساد في أوائل القرن العشرين، أو المجتمع الذي عرفناه في منتصف القرن العشرين، ثم في أوائل القرن الواحد والعشرين. هذا إذا جاز استخدام نفس الاسم «المجتمع الرأسمالي» لوصف ما نراه الآن.

فى منتصف القرن التاسع عشر كانت بريطانيا وفرنسا قد عرفتا الثورة الصناعية ولكنهما لم يكونا قد احتاجا بعد إلى تصريف نسبة مهمة من إنتاجهما الصناعى فى خارج أسواق أوروبا نفسها، ولا إلى استثمار نسبة مهمة من رأس المال فى الخارج. فلما ظهرت هذه الحاجة، وزادت حاجتهما إلى مصادر جديدة لما تحتاجه مصانعهما من مواد خام، بدأ الهجوم الكاسح على دول العالم غير الصناعى فى الجنوب، وكان الأسلوب الملائم وقتها لفتح الأسواق، أمام السلع ورءوس الأموال، ولضمان تدفق المواد الأولية إلى المصانع فى أوروبا، هو الاحتلال العسكرى. ومن ثم كان يمكن لماركس لو كان قد كتب عبارته المتقدمة فى نهاية القرن التاسع عشر بدلا من منتصفه أن يضيف إليها قوله:

«أما مصانع المنسوجات الحديثة التي تفوق طاقتها في الإنتاج وتوليد الأرباح وتراكم رأس المال، قدرة الأسواق الأوروبية على استيعاب السلع والاستثمارات الجديدة، فتعطيك الاستعمار في صورة الاحتلال العسكري».

ثم حدث في منتصف القرن العشرين أن أسفرت نهاية الحرب العالمية الثانية عن صعود قوتين اقتصاديتين جديدتين، هما الولايات المتحدة والاتحاد السوفيتى، شرعتا فيما بينهما في اقتسام ميراث الاستعمار البريطاني والفرنسى. ولكن السلع التي أصبح من المطلوب تصريفها لم تعد سلعاً بسيطة كالمنسوجات، بل زادت هذه السلع تنوعا فشملت سلعاً استهلاكية عديدة، من السيارات إلى الكوكاكولا، وسلعاً إنتاجية مختلفة من الآلات إلى معدات البناء، وسلعا عديمة القيمة استهلاكيا وإنتاجيا، وإن كانت باهظة السعر، وهي الأسلحة. كما أصبحت المواد الأولية المطلوبة في منتصف القرن أكثر تنوعاً بكثير مما كانت في أوّله، فشملت منتجات معدنية وزراعية جديدة كان أهمها النفط.

كذلك فإن وسائل المواصلات وأساليب الاتصال وأنواع السلاح كانت قد تطورت إلى درجة جعلت من الممكن جداً، بل ومن الأفضل، أن تستغنى الدولة الاستعمارية عن أسلوب الاحتلال العسكرى، وأن تستعيض عن ذلك بالسيطرة على حكام محليين يحققون لهم نفس المطالب بأقل قدر من النفقات والتضحيات البشرية. وقد وجدت الدولتان من المفيد في كثير من الأحيان، وفي ظل الظروف الاجتماعية والسياسية الجديدة، أن تعتمد على أسلوب الانقلابات العسكرية لتحقيق نفس الأهداف الاستعمارية القديمة.

في هذه الظروف، وهي التي سادت العالم في ربع القرن التالي لانتهاء الحرب العالمية الثانية، كان يمكن لماركس لو كان حياً وقتها، أن يضيف إلى عبارته السابقة

«وأما تجارة السلاح وتصريف فائض السلع الإنتاجية والفائض الزراعى الأمريكي، فتعطيك النظم العسكرية في العالم الثالث، كما تعطيك شعارات التنمية الاقتصادية ونظام المعونات الأجنبية، بما في ذلك مؤسسات التمويل الدولية كالبنك الدولي وصندوق النقد الدولي».

على أن هذه المرحلة التى استمرت نحو ربع قرن (20 ـ ١٩٧٠)، اتسمت أيضاً ببعض الظروف المواتية لدول العالم الثالث والتى سمحت لهذه الدول بدرجة من حرية الحركة لم تتمتع بها طوال المائة عام السابقة كلها. وأقصد بهذا ظروف الحرب الباردة من ناحية، وانشغال أوروبا واليابان بإعادة بناء ما دمرته الحرب وتكوين الوحدة الاقتصادية الأوروبية من ناحية أخرى. تضافرت هذه الظروف لتخفيف حدة الضغوط التى مارستها القوى العظمى على دول العالم الثالث، وخاصة أن كلا من الولايات المتحدة والاتحاد السوفيتي وجدت أمامها فرصاً متاحة للاستغلال والاستثمار في داخل أوروبا نفسها، تمثلت فيما أتاحه الاندماج الاقتصادي الأوروبي من فرص مجزية للاستثمار أمام رأس المال الأمريكي، وما أتاحته دول أوروبا الشرقية من فرص مجزية للاستغلال أمام الاقتصاد السوفيتي.

فى هذه الظروف المواتية تمكّن كثير من دول العالم الثالث من تحقيق نهضة اقتصادية واجتماعية لا يمكن التقليل من شأنها، إذ سمح لها تخفيف الضغوط الخارجية عليها بأن تحظى خلال الخمسينيات والستينيات بحكومات وطنية قوية استطاعت أن تمارس درجة عالية من الحماية لصناعاتها، وأن تطبق إجراءات فعّالة لإعادة توزيع الدخل والتقريب بين الطبقات الاجتماعية، بل وأن تشرع فى تكوين تكتلات اقتصادية مع دول أخرى تشترك معها فى بعض المقومات الثقافية والتاريخية، وكانت تبشر بالنجاح لولا ما أصاب العالم كله من تغير منذ أواخر الستينيات، أسفر عن بزوغ نظام عالمى، وإن كان يحمل بعض السمات القديمة الثابتة التى أشرت إليها، فإنه يحمل أيضا ملامح جديدة مهمة.

ذلك أن تطور أساليب الإنتاج لا يقف قط عند حد. والنظام العالمى الذى كان يلائم مرحلة التطور التى بلغتها هذه الأساليب فى الخمسينيات والستينيات لم يعد بعد فترة ملائما.

لقد أدى التطور في أساليب إنتاج السلع، وتقدم أساليب الاتصال والمواصلات ووسائل تخزين ونقل المعلومات وتحليلها، إلى تطور في تقسيم العمل الدولي أدى إلى انتشار أجزاء العملية الإنتاجية الواحدة بين عدد كبير من الدول تتوزع مواقعها على مختلف أطراف الكرة الأرضية، وإذا بالتنظيم الملائم للإنتاج لم يعد هو الشركة

التى لا يتعدى الجزء الأكبر من نشاطها نطاق الدولة القومية التى تنتسب إليها الشركة، سواء من حيث الحصول على المواد الأولية أو العمالة اللازمة أو تسويق منتجاتها أو استثمار فائض مدخراتها، بل أصبح التنظيم الملائم هو ما عرف باسم «الشركات المتعدية الجنسيات»، التى ينتشر نشاطها عبر الكرة الأرضية كلها. فى ظل هذا التنظيم الجديد للإنتاج والتسويق لم يعد من المكن أن يستمر تمتع دول العالم الثائث بما تمتعت به خلال تلك الفترة القصيرة التالية للحرب العالمية الثانية، من حرية الحركة والاستقلال النسبى. فإذا بالحواجز الجمركية التى أقيمت خلال مذه الفترة تنهار أمام موجة اتفاقيات الجات وإنشاء منظمة التجارة الدولية، وإذا بسلطة الدولة القومية فى التخطيط وإعادة توزيع الدخل تنهار أمام تدخل الشركات متعدية الجنسيات وضغوط الدول التى تنتسب هذه الشركات إليها، وأمام ضغوط المؤسسات الدولية العاملة فى خدمتها، وإذا بمشروعات الاندماج الاقتصادى بين مجموعات من دول العالم الثالث تنهار بدورها أمام نفس هذه الضغوط، بل وإذا بالاتحاد السوفيتى نفسه والكتلة الاشتراكية كلها تنهار أمام زحف نفس المصالح الاقتصادية ؛

إن هذا الذي حدث كان لابد أن يسمح لماركس، لو كان قد عاش حتى نهاية القرن العشرين أن يضيف إلى عبارته السابقة قوله:

«وأما قدوم الشركات متعدية الجنسيات وانتشارها فلابد أن يعطيك نظاماً عالمياً جديداً يقوم على مبادئ حرية التجارة والانفتاح الاقتصادى، وأفول الدولة القومية، وعودة التفاوت الطبقى الحاد إلى النمو من جديد».

# [٣]

كان لابد أن يصاحب هذا التغيّر في النظام العالمي، الاقتصادي والسياسي، تغير مواز في الخطاب الإنشائي المستخدم لتجميل القبيح ولإبراز أحقر الغايات وكأنها أنبل الأشياء وأجدرها بالاحترام. كان للاستعمار القديم القائم على الاحتلال العسكري خطابه وشعاراته التي كانت تروج لمسئولية أوروبا عن نشر الحضارة من ناحية، وإن كانت من ناحية أخرى تشكك في قدرة الشعوب الخاضعة للاحتلال على تحقيق

النهضة بسبب صفات راسخة فيها ترجع إلى الجنس أو الدين أو الثقافة أو المناخ. . إلخ. أما مرحلة الاستعمار عن طريق المعونات الاقتصادية والتوريط في الديون فكان لها أيضاً شعاراتها وخطابها القائم على حتمية التنمية الاقتصادية وما سمى بثورة التطلعات وضرورة اللحاق بركب التقدم الصناعي. . إلخ. وأما مرحلة الانفتاح أمام الشركات متعدية الجنسيات فترفع شعارات العولمة والقرية العالمية الواحدة ونهاية التاريخ وأفول عصر الأيديولوجيات. . إلخ.

من بين الأساليب التى ثبت نجاحها فى الترويج لهذه الأفكار والشعارات، اختراع عدو توجه إليه نقمة الشعوب المراد كسب تأييدها ودعمها للأهداف المتوخاة وللوسائل المستخدمة لتحقيقها. ذلك أن من أكثر الأساليب.ضماناً لتعبئة الناس وراء هدف معين إثارة الخوف فى نفوسهم، وبث مشاعر الكراهية تجاه عدو مشترك تنسب إليه قدرات خارقة على ارتكاب الشر، ويجرد من كل صفات الإنسانية. إن بث مثل هذه المشاعر القوية من الكراهية والخوف لا يقتصر أثره على توحيد الفئات المتناحرة فى شعب متعدد الاتجاهات والنوازع، وتسهيل مهمة الدعاية، وتعطيل ملكة النقد والشك فى صحة ما يجرى ترويجه من أفكار، ولكنه يضمن أيضاً إشاعة روح الولاء والطاعة فى تنفيذ أوامر قد لا يسهل ضمان طاعتها لو لم تقترن بمثل هذه الكراهية للعدو أو هذا الخوف منه.

فى مرحلة الاستعمار القديم القائم على إشعال الحروب والاحتلال السافر لأراضى الغير، كان العدو جاهزاً وواضحاً فى صورة الدولة أو الدول الاستعمارية الأخرى والمتنافسة على النهب والاحتلال. لم يمكن من الممكن بالطبع الاعتراف بأن سبب العداوة الحقيقى (ولعله الوحيد) هو هذه المنافسة على نهب شعوب أخرى، إذ كيف يمكن تجييش الجيوش وتعبئة الرأى العام وتهيئته لبذل كل هذه التضحيات بالنفس والمال إذا قيل للناس بصراحة أن الهدف هو تحقيق مكاسب اقتصادية تتمثل فى الحصول على مواد أولية أرخص سعراً، أو عمالة أقل أجراً، أو أسواق للبيع أو للاستثمار أكثر ربحاً ؟.

الأفضل هو تصوير العدو، سواء كان هو الشعب الخاضع للاستعمار أو الدولة المنافسة في محاولة استعماره، في صورة أقرب إلى صورة الوحش المفترس منها

إلى الآدمي، حتى تصبح مهمة قتله أو تجويعه أو تدمير ممتلكاته أسهل على النفس بل ومبعثا على الفخر. هكذا صُور الألمان مثلا، ثم الألمان واليابانيون، في أذهان الإنجليز والفرنسيين والأمريكيين خلال الحربين العالميتين الأولى والثانية، ولم تتخلص أذهان هذه الشعوب الأخيرة حتى الآن من بعض الآثار الباقية لهذه الصورة البشعة رغم مرور أكثر من نصف قرن. وفي ظل النظام العالمي الذي ساد في أعقاب الحرب العالمية الثانية، والقائم على الحرب الباردة بين المعسكرين الرأسمالي والشيوعي، حل العدو السوفيتي محل العدو الألماني والياباني، وحلت الشيوعية محل النازية والفاشية، وصُورت الشيوعية والحكم الشيوعي على نحو لا يختلف كثيراً عن صورة الحكم النازي أو الفاشي، وهو ما دفع خروتشوف إلى الصياح مرة في جلسة من جلسات الأم المتحدة بأنهم في روسيا «لا يأكلون الأطفال». كان كل شيء مكروه أو يراد غرس كراهيته في النفوس يوصف «بالشيوعي»، سواء كان شخصا أو حزبا أو جمعية أو كتاباً أو صحيفة أو حتى لوحة رسم. ولازالت آثار هذه الحملة التي لم يكن يراد بها إلا تخويف الدولة لشعبها في الداخل، أو تخويف حكومات وشعوب أخرى يراد إخضاعها أو نهبها، أو تبرير إنفاق الأموال الطائلة على الأسلحة، باقية حتى الآن رغم مرور أعوام كثيرة على سقوط الاتحاد السوفيتي والنظام الشيوعي بأسره، وتحوّل الأعداء الألداء إلى أصدقاء حميمين.

# [ \ \ ]

ولكن الذي يهمنا الآن بوجه خاص ما صحب التطور الأخير في النظام العالمي في أهدافه ووسائله وخطابه الإنشائي وشعاراته، من تطور مواز في موقع العرب والمسلمين منه.

لقد سبق أن لاحظنا أن هذا النظام الجديد القائم على انتشار نشاط الشركات متعدية الجنسيات، وعلى عولمة الإنتاج وتقسيم العمل والتسويق ووسائل الاتصال ونقل المعلومات والأفكار، كان لابد أن يتطلب إعادة ترتيب للعلاقات الدولية بما يتفق مع الأهداف الجديدة للنظام ووسائله. فهناك مناطق ودول كانت أبوابها مغلقة أمام هذه الشركات ولابد الآن من فتحها. وهناك الكثير من

الحواجز الجمركية والسياسية والثقافية التي لابد من إزالتها أو إضعافها. وتعدد مراكز النمو السريع في العالم، خلال الفترة السابقة، جعل الحاجة إلى مصادر جديدة لبعض المواد الأولية الأساسية (ومن أهمها النفط) أكثر إلحاحاً. وهناك من الدول مالا يسهل غزوها، اقتصاديا أو سياسيا أو ثقافيا، إلا بتجزئتها وتقسيمها. وهناك على العكس من الدول ما لا يسهل غزوها إلا بتجميعها في كتل أكبر.

إن كل هذا قد تم تحقيقه بدرجة كبيرة مع الاتحاد السوفيتي والشعوب التي كانت خاضعة له، وبنجاح كبير منذ أواخر الثمانينيات. ولكن هناك أجزاء كبيرة من العالم تحتاج إلى عمليات مماثلة، ومن بينها بالطبع العالم العربي والإسلامي.

ولكن العالم العربى يثير نوعاً آخر من الاحتياجات الجديدة لا يثور مثله فى أى منطقة أخرى فى العالم، ويرجع ذلك إلى سببين أساسيين، يتعلق أحدهما بالنفط والثانى بإسرائيل. فالعالم العربى ليس مجرد منطقة كغيرها من مناطق العالم تصلح سوقاً لبيع السلع والخدمات وميدانا لاستثمار فوائض رءوس الأموال، بل هو أيضاً مستودع لأكبر مصدر للنفط فى العالم، كما أنه يضم مطمع المشروع الصهيونى وأهم ميدان لتحقيقه وتوسعه. وقد بلغت إسرائيل من النمو والقوة العسكرية والتكنولوجية ما يجعلها قادرة الآن على التوسع الجغرافى والاقتصادى ولو تطلب الأمر نقل أعداد كبيرة من الفلسطينيين إلى خارج الأراضى التي تحتلها بالفعل. ومزيد من النمو الاقتصادى فى إسرائيل يحتاج إلى أسواق جديدة ومصادر جديدة للطاقة والمياه والأيدى العاملة الرخيصة لم تعد إسرائيل ولا الأرض التي تحتلها كافية لتزويدها بها.

إن كلا الأمرين، النفط وإسرائيل، يتطلبان الآن إعادة ترتيب للمنطقة العربية بأسرها، وقد تشمل إعادة الترتيب هذه بعض أعمال الاحتلال الجديدة وتقسيم لبعض الدول العربية أو ضم لبعضها. وإسرائيل مستعدة بالطبع، مثلما كانت الحركة الصهيونية مستعدة دائما، لتقديم الخدمات اللازمة للقوة المسيطرة في النظام الدولي، مقابل المكافأة المناسبة. وقد قدمت إسرائيل بالفعل خدمات جليلة للنظام العالمي الجديد بتسهيل عملية الانفتاح الاقتصادي في بعض البلاد العربية، باستخدام التهديد الإسرائيلي من ناحية والقضية الفلسطينية من ناحية أخرى

كوسيلة لتحويل مسار السياسة الاقتصادية، كما حدث في مصر مثلا، وكذلك بالمساعدة على تصريف المزيد من الأسلحة، بحجة مواجهة التهديد الإسرائيلي، كما حدث في الدول العربية المجاورة وغير المجاورة لإسرائيل، بل وبتقديم ذريعة مهمة لبعض نظم الحكم العربية، التي تأغر بأمر الولايات المتحدة، للاستمرار في الحكم بحجة معاداة إسرائيل والتصدى لمطامعها. أما المكافأة التي تحصل عليها إسرائيل في مقابل هذا فيهي من ناحية، السكوت عما تفعله بالفلسطينيين، ومساعدتها في إعادة ترتيب المنطقة العربية لصالحها على النحو الذي سوف ينكشف يوما بعد يوم في المستقبل القريب.

## [0]

ما الذى يناسب ظروفا كهذه، سواء فيما يتعلق بأهداف النظام العالمي الجديد أو أهداف إسرائيل، أكثر من اختراع عدو جديد يسمى «بالإرهاب»، وعلى الأخص «الإرهاب الإسلامي والعربي» ؟

من الشيق جداً، وإن كان بالطبع محزنا للغاية، أن نلاحظ بعض أوجه الشبه وكذلك بعض الفوارق المهمة بين هذا العدو الجديد «الإرهاب»، والعدو السابق عليه مباشرة وهو «الشيوعية». ما أكثر ما أطلق وصف «الشيوعي» كما يطلق الآن وصف «الإرهابي»، بالحق والباطل، على من يستحقه ومن لا يستحقه. فما أكثر ما أطلق وصف الشيوعي على كل اشتراكي، أيا كان نوع اشتراكيته، ديمقراطيا أو شمولياً، ثورياً أو سلمياً، وعلى كل حركة وطنية تدعو للاستقلال أو التحرر، وعلى كل من ينتقد أي جانب من جوانب الوضع القائم أيا كانت أيديولوجيته. بل وأطلق وصف الشيوعي حتى على دعاة التجديد في الأدب والفن، طالما كانت وصف «الإرهابي» دون تمييز. ومع هذا فهناك أيضاً فروق. كان وصف الشيوعي، على الأقل، وصفاله ملامح محددة وله دول حقيقية تمثله وتتكلم باسمه، وكانت على الأقل، وصفاله ملامح محددة وله دول حقيقية تمثله وتتكلم باسمه، وكانت شخص عديم الملامح وليس له مكان محدد، ولا له أول يعرف أو آخر يوصف،

فملامحه تحدد كلها بعد اكتشاف الجريمة التي يراد نسبتها إليه وليس قبل اكتشافها. ومكانه يمكن أن يكون في أي بقعة في الأرض من نيويورك إلى إندونيسيا إلى استراليا (عما يلائم بالطبع عصر العولمة الذي نعيشه). ولكن مكان الإرهاب لا يوصف أبداً بالدقة الكافية، بل يظل مجهلا والوصول إليه مستحيلا، فيقال إن القبض عليه قد يستغرق يومين أو سنتين (مثلما تقول لنا ضاربة الودع)، وفي كل يوم نسمع إشاعة عن وجوده في مكان يختلف عن مكانه المزعوم في اليوم السابق. وهو مع ذلك يذيع بيانات من حين لآخر من محطة تليفزيونية حكومية، بل وتنتسب إلى حكومة صديقة للدولة التي تعتبر الإرهابي أخطر أعداثها، ولكنها مع ذلك لا تستطيع القبض عليه أو التعرف على مكانه. بل ووصف «الإرهابي» نفسه، بعكس وصف الشيوعي، لا يحمل أي دلالة على هدفه أو أفكاره أو تاريخه، بل فقط يشير إلى نتيجة أعماله، وهي إرهاب الناس أي تخويفهم. ومن ثم فهو وصف لا يكاد يختلف عن وصف شخصي لآخر بأنه «عدوه»، فإذا طلب منه تحديد هويته اكتفى بترديد القول بأنه مجرد «عدو»، أو بأنه «عدو خطير» أو «عدو شرير » دون أن يزيد معر فتنا قيد أنملة بطبيعته وأهدافه، هذه الأهداف التي لا يبدو أنه يحققها أبداً، بما يرتكبه من أعمال، بل ولا حتى يقترب من تحقيقها (رغم شراسته وألمعيته)، بل ولا يطالب حتى بأى شيء كشرط للامتناع عن القيام بها. إنه فقط «يُرهب»، من أجل أن يسمح للآخرين بما يريدون القيام به من أعمال باسم «القضاء على الإرهاب».

صحيح أن من المفهوم بصفة عامة، ومن المطلوب التسليم به، أن العرب والمسلمين أكثر استعداداً للقيام بالأعمال الإرهابية من غيرهم، ولكن العرب كثيرون، والمسلمون أكثر بكثير، وهم متعددو المشارب والمبادئ والاتجاهات، ولا يمكن أن يكونوا جميعاً ولا حتى أكثرهم من الإرهابيين، وهم منتشرون في مختلف دول العالم في الشرق والغرب، وكثير من هذه الدول دول صديقة للدولة التي تتزعم حركة مكافحة الإرهاب، فما الذي جعل هذه الدول الصديقة تغير سياستها وتنقلب فجأة على صديقتها وحاميتها ؟ كل هذا غير مفهوم، ولكن لا تبذل أية محاولة لشرحه وتفسيره.

أضف إلى ذلك أن العرب لم يكونوا دائما يُعتبرون من الإرهابيين أو المهددين

لسلام العالم وأمنه، ولا كان الإسلام يعامل دائما هذه المعاملة، حتى من جانب نفس الدول التى ترفع الآن شعار مكافحة الإرهاب. فالعرب، بل والقومية العربية نفسها، لقيت من الغرب كل تشجيع فى أوائل القرن العشرين، عندما كان المراد تفكيك أواصر الإمبراطورية العثمانية وضربها، فشُجعت الثورة العربية ضد الأتراك خلال الحرب العالمية الأولى. ثم عادت القومية العربية فلقيت التشجيع وبعض الدعم، ولو لفترة قصيرة فى الخمسينيات، عندما كان المراد الوقوف ضد محاولات التوسع السوفيتى. واستخدم الإسلام نفس الاستخدام، حيث شاع توجيه تهمة الكفر لوصف كل معاد للغرب وصديق للاتحاد السوفيتى. فلما أدت القومية العربية، والإيمان بالله، الغرض منهما، وزال أو ضعف تهديد الاتحاد السوفيتى، شجع الغرب من الكتاب والمعلقين من يقول إن القومية العربية كانت دائما خرافة، وأن العرب لا يمكن أن يتفقوا على شيء، كما شجع القائلين بأن الإسلام دين إرهابي بطبعه، وأنه يحمل في طياته ميلا دفينا إلى التطرف والعنف والإجرام. وبعد أن كانت التهمة التي توجه لمن يهدد مصالح الغرب من المسلمين، في أيام وسعص الإرهاب، أنه يؤمن بالله بالدرجة الكافية، أصبحت التهمة الموجهة إليه، في عصر الإرهاب، أنه يؤمن بالله بلدرجة أكبر من اللازم.

أيا كان الأمر، فإن المسلمين والعرب يتعرضون اليوم، في عصر العولة وإسرائيل، لحملة من التشهير والتحقير لا أظن أنهما قد تعرضا لمثلها في تاريخهم الطويل. فالمرء يهوله أو لا مدى الاتساع الجغرافي للحملة، إذ تمتد من أمريكا غربا إلى الصين شرقا، مرورا بأوروبا الغربية والشرقية، ناهيك بالطبع عن إسرائيل. وهي لا تقتصر على وسائل الإعلام، بل تشمل تصريحات السياسيين أيضاً، من البيت الأبيض الأمريكي إلى رئيس الوزراء الإيطالي إلى الرئيس الصيني. ووسائل الإعلام المشتركة في الحملة تشمل كل شيء، ليس فقط التليفزيون والإذاعة والصحف والكتب بل تشمل أيضاً جائزة نوبل للأدب، إذ تعطى الجائزة لرجل اشتهر بدأبه على إهانة المسلمين.

قد لا يكون كل هذا مدهشا بالنظر إلى ما سبق أن ذكرته من مصالح متعددة تساعد مثل هذه الحملة على تحقيقها. وإنما قد يكون المدهش حقاً موقف شريحة مهمة من المثقفين العرب إزاء هذا الهجوم الوحشى المفاجئ على العرب والمسلمين. ففي غمار هذه الحملة العاتية إذا بلفيف من المثقفين العرب يعقدون الندوات والمؤتمرات لمناقشة موضوع: كيف يتسنى تحسين صورة الإسلام في أعين الغرب؟ وإذا بحكومات ومؤسسات عربية ترسل أعداداً من المثقفين إلى الدول الغربية، وبالذات إلى الولايات المتحدة، بهدف شرح حقيقة الإسلام ونفي الشبهات عنه. فهل يعتقد هؤلاء المثقفون العرب حقا أن ما يفعله الغرب بنا هو نتيجة «سوء فهم» أو «سوء ظن»، ومن ثم لا يحتاج الأمر إلى أكشر من «توضيح وتفهيم»؟ نعم، من الحسن دائما أن يعطى الإنسان، أي إنسان، صورة طيبة عن نفسه للآخرين، ولكن هل يعتقد مثقفونا حقاً أن صانع القرار في الغرب لا تزال تنقصه المعرفة الجيدة بنا، وأنه لا يزال يسيء فهمنا على الرغم من ماثة عام أو أكثر من الاستعمار قضاها كلها في أراضينا معززاً مكرماً، وجمع خلالها، سواء عن طريق المستشرقين أو الدبلوماسيين أو الجواسيس، كل ما يستطيع جمعه من معلومات عن الإسلام والعرب، وعلى الرغم من عشرات مراكز البحوث والدراسات المنتشرة في جامعاته ووزارات الخارجية فيه، والتي تقوم منذ فترة طويلة بدراستنا دراسة متعمقة ؟ هل يعتقد هؤلاء المتقفون أن كل هذا لم يكن كافيا وأنه لازال هناك بعض سوء التفاهم الذي يتطلب لتصحيحه إرسال بعثات لشرح حقيقة العرب والمسلمين ؟ .

قد يقال أنه ليس هناك أى شيء مدهش في هذا أيضاً. فهذه هي بالضبط شيماء الأمة الضعيفة، كما هي شيماء الشخص الضعيف: أن ترى الأمة نفسها بمنظار غيرها، وتصف نفسها بما يصفه به غيرها، بل وتبدى الاستعداد، عن طيب خاطر، لأن تعتبر مزاياها عيوبا وعيوب غيرها مزايا. وليس من الضرورى أن يكون موقف المثقفين في هذا الصدد أفضل من موقف غيرهم، بل قد يكون مثقفو الأمة الضعيفة أسوأ حالاً من غير المثقفين، وأكثر استعداداً لامتهان النفس وتحقيرها، وللانضمام إلى صفوف الأجنبي وهو يمعن في إيذاء أمتهم وإذلالها. ذلك أن لدى المثقفين بضاعة يرغب فيها الأجنبي ويعرض في مقابلها ثمناً عالياً، وهي بالضبط أن يشترك المثقف، باعتباره شاهداً من أهلها، في مهمة التحقير والإذلال هذه. إذن فالإغراءات التي يتعرض لها المثقف كبيرة، واتساع ثقافته لا يعني بالضرورة قوة خلقه، فقد يقبل القيام بمهمة يأنف من القيام بها رجل الشارع البسيط، وقد يتنكر

لأهله وقومه حيث تستدعى أبسط مبادئ المروءة والشهامة الوقوف إلى جانبهم في هذه المحنة.

ولا نهاية بالطبع لما يمكن أن يقوله المثقف الذي قرر أن يتكلم بلسان الأجنبي.

«الإرهاب حقيقة واقعة»، هكذا يمكنه أن يقول، حينما يكون أغلب ما يسمى بأعمال الإرهاب أو كله مصنوعا ومفتعلا. «والإرهابى فى الأساس عربى أو مسلم»، عندما يكون الأجنبى أكثر الناس إرهابا ولؤما، «والعرب ليسوا فقط فقراء ولكنهم أيضاً متخلفون، وهدفهم الأسمى هو اللحاق بالأجانب وسد الفجوة بينهم وبينه»، حينما يكون من بين هؤلاء الأجانب من هم أكثر الناس ضعة وأقلهم جدارة بالتقليد والاقتداء. أو أن يقول إن «أرفع صور الحرية هى الديمقراطية كما يمارسها الأجنبى» عندما يكون واضحا للقاصى والدانى أن هذه الصورة من صور اللاجنبى» عندما يكون واضحا للقاصى والدانى أن هذه الصورة من صور بأبسط محاولة لاستقلال فى الرأى وحرية التعبير. والمرأة العربية يقال إنها «لا يمكن أن تطمح إلى أفضل مما حققته المرأة الأجنبية من حرية واستقلال»، حتى لو اشتملت هذه الحرية على التحرر من العائلة أصلا، وحتى لو كان الاستقلال هو فقط الاستقلال عن الرجل دون أن تحقق الاستقلال والحرية من ربقة نظام اقتصادى واجتماعي يحول المرأة إلى سلعة كما يحول الرجل.

ما أكثر إذن ما يمكن أن يقوله المثقف العربى أو المسلم للإمعان في تحقير أمته طلبا لرضا الأجنبى عنه. فإذا كان هذا المثقف يتمتع أيضاً بالقدرة على الحديث بطلاقة بالإنجليزية أو الفرنسية، ويجيد عادات الأجنبى في الكلام والمناقشة، فما أشد الطلب عليه وما أعظم مكافأته.

# [7]

لابد أن نعترف إذن بأن صورة المثقف العربى فى ظل النظام العالمى الجديد ليست صورة مبهرة أو باعثة على السرور، ولكن لابد أن نعترف أيضاً بأن خلاص العرب من ربقة النظام العالمي الجديد مرهون فى الأساس بموقف المثقفين. ولدى سببان

على الأقل للاعتقاد بأن مسئولية المثقف في ظل النظام العالمي الجديد هي أكبر منها في أي وقت مضي.

السبب الأول هو أننا نعيش في عصر تحلّ فيه، أكثر فأكثر، مختلف صور القهر النفسي والعقلي محل القهر المادي، وتحل فيه، أكثر فأكثر، أسالب الاستغلال المعتمدة على غسيل المخ أو تلويثه، محل الاستغلال المادي القح الذي يعتمد على الإرغام على العمل لحساب الغير. نعم، لقد عرف التاريخ دائما كلتا الصورتين للقهر والاستغلال، وخضع الطرف الأضعف دائما لكلا النوعين، منذ أن كان الرقيق يجبر على العمل لحساب مالكه تحت تهديد القتل أو الضرب بالسياط، ويقال له في نفس الوقت إنه من جنس أدنى من جنس مالكه ومن ثم فهو لا يصلح بطبعه إلا أن يكون رقيقا. والعامل في ظل الرأسمالية كان يخضع لكلا النوعين من القهر، القهر كمنتج، حيث يقتطع الرأسمالي جزءاً من قيمة عمله لحسابه، والقهر كمستهلك حيث يجبر على شراء سلع بأعلى من قيمتها الحقيقية، وهو يقبل النوع الأول من الاستغلال تحت الضغط المادي أو الاقتصادي المتمثل في خطر الجوع والبطالة، وهو يقبل النوع الثاني من الاستغلال تحت الضغط العقلى والنفسي المتمثل في حملات الترويج والدعاية لمختلف أنواع السلع. ولكننا نعيش الآن في عصر تميل فيه أهمية قهر الناس كمنتجين أو عمال إلى الانخفاض بسرعة، بينما تزداد أهمية قهرهم كمستهلكين. فالتقدم التكنولوجي أدّى من ناحية إلى التقليل من أهمية العمل العضلي، ومن ناحمة أخرى أدّى إلى زيادة الإنتاجية لدرجة رفعت بشدة من أهمية التسويق وزيادة الاستهلاك. كلا الأمرين أدّيا إلى زيادة أهمية تطويع المستهلك حتى يقبل على الشراء، بالنسبة لأهمية تجويع العامل حتى يضطر إلى العمل لحساب الآخرين. لهذا أقول إن أساليب القهر النفسي والعقلي التي تستخدم لترويج السلع ولو بالكذب (بما في ذلك اختلاق حرب لمجرد بيع الأسلحة) ونشر ثقافة استهلاكية تتحول الحياة في ظلها إلى سوق كبيرة يعرض فيها كل شيء للبيع، هذه الأساليب تحل أكثر فأكثر محل أساليب القهر القديمة التي تتخذ صورة إطلاق الرصاص على المتظاهرين من العمال أو إيداعهم السجون. فى مثل هذا المناخ الجديد، من هو المؤهل لفضح الطبيعة الجديدة للنظام والكشف المستمر عن آخر الأساليب المتبعة لخداع الناس وتلويث عقولهم أكثر من المثقف، الذى يفترض أنه هو الأقدر من غيره على الغوص إلى أعماق الأشياء وعدم الاكتفاء بما يبدو على السطح ؟.

والسبب الثاني الذي يجعلني أعتقد أن مسئولية المثقفين هي مسئولية مضاعفة في ظل النظام العالمي الجديد، أن المسافة الفاصلة بين ما يبدو على السطح وما يدور في أعماق الأشياء لم تكن في أي عصر من العصور أكبر منها اليوم. فعندما يحتل التسويق هذه الدرجة من الأهمية التي يحتلها اليوم، وتزيد القوة الإنتاجية إلى حد إنتاج هذا العدد اللا متناهى من السلع والخدمات قليلة الجدوى أو عديمة النفع، وعندما تتضاعف القدرة على نقل المعلومات والأفكار في ظل ما يسمى بثورة المعلومات والاتصالات، بحيث يصبح من المكن تحقيق أرباح خيالية من إعلان واحد ناجح، لمجرد أنه يصل في نفس اللحظة إلى عدة ملايين من البشر، وعندما يصبح من وسائل الترويج والتسويق ليس فقط الكلمة المقروءة أو المسموعة، بل اقتران المقروء والمسموع بالصور المبهرة التي أصبح من الممكن توصيلها بأقل جهد ونفقة إلى مختلف أرجاء المعمورة، وعندما تشمل عملية الترويج والتسويق ليس فقط ترويج السلع والخدمات بل وأيضا المعلومات والأفكار والنظريات وأنماط الحياة، في ظل هذا كله لابد أن يصبح من الصعب، أكثر فأكثر، التمييز بين الواقع والخيال، وبين الحقيقي والزائف، وبين الأهداف الحقيقية والمُدّعاة، ويصبح من السهل، أكثر فأكثر، إخضاع أعداد متزايدة من الناس لمشيئة المستفيدين من النظام والمتحكمين في مسيرته .

فعلى من يمكن أن نعوّل في تمييز الحق عن الباطل، إلا المثقف ؟ وعلى من غيره يمكن أن نعقد الآمال ؟ .

فإذا ركزنا النظر على العالم العربى بالذات، نجد أن ما ذكرته الآن عن العالم ككل ينطبق على هذا الجزء من العالم، في هذه الفترة المظلمة على الأقل، أكثر من الطباقه على أى جزء آخر في العالم، على الأقل فيما يتعلق بالتمييز بين الحق والباطل، بين الأهداف الحقيقية والمزعومة. فالعرب والمسلمون يتعرضون الآن،

كما ذكرت، لعملية من التشهير والتحقير، أمام أنظار وأسماع العالم كله، لا يمكن أن نجد لها مثيلا في التاريخ، على الأقل إذا أخذنا في الاعتبار عدد المستمعين والنظارة. والحملة تقاد بإلحاح وتصميم يندر أن نجد لهما سابقة، حتى أصبحت أعداد متزايدة من العرب والمسلمين أنفسهم معرضين للسقوط كضحايا جدد لهذه الحملة، فيقبلون ما يقال ضدهم كحقيقة، ويبدون الاستعداد للاعتراف بنقائص ليست فيهم وبجراثم لم يرتكبوها. في ظل هذا المناخ يصبح على المثقفين العرب مسئولية تفوق بكثير تلك الملقاة على غيرهم من المثقفين. ويصبح تخاذل المثقف العربي أمام هذه المسئولية أكثر مدعاة للأسى من أى تخاذل قد يبديه المثقف في أى منطقة أخرى من العالم.

# الحملة الأمريكية / البريطانية على العراق

ما أكثر الفضائح التى تتكشف فى أوقات الكوارث. فالمفاجأة لا تترك لأحد الوقت الكافى لتغطية نفسه وإخفاء ما هو متورط فيه. والهزة الشديدة تسقط الأقنعة التى كانت تغطى الوجوه الدميمة فيظهر قبحها للجميع.

حدث مثل هذا في مصر، كما حدث في غيرها، أكثر من مرة. فعندما وقع الزلزال الكبير في مصر في سنة ١٩٩٢، ظهر فجأة كم من المدارس والمباني الحكومية كانت قد بنيت بأسمنت مغشوش، وكم منها لم يجر ترميمه وصيانته لسنوات طويلة، رغم أن أموالاً كانت قد رصدت وقبضت من أجل الترميم والصيانة. وعرفنا كلنا كم من الناس كانوا يسكنون بيوتا غير صالحة للسكني، بل وصدرت بشأنها قرارات بالإزالة، ومع ذلك استمروا في الإقامة بها وهم يدركون أن من المكن أن تقع على رءوسهم في أية لحظة، لمجرد أنهم لا يعرفون أية طريقة للنجاة بأنفسهم في ظل إمكانياتهم المادية القاصرة، وعجز الحكومة أو امتناعها عن مساعدتهم.

حدث مثل هذا أيضاً عندما وقع الحريق المأساوى لقطار الصعيد في عام ٢٠٠٢م. إذ تكشف للناس فجأة بسبب هذا الحادث كيف تعيش نسبة لا يستهان بها من المصريين، وما يتعرضون له يومياً من أخطار يعرفونها جيداً، ولكنهم يئسوا تماماً من أن تتخذ الحكومة أى إجراء ينقذهم منها.

حدثت مثل هذه الفضائح أيضاً عندما هجم الجيش العراقي فجأة على الكويت في عام ١٩٩٠، فتبين أن كل البلايين من الدولارات التي أنف قتها الكويت

والسعودية على الأسلحة، لم تجلب أي نفع إلا لبائعي هذه الأسلحة، إذ لم يوفر كل هذا السلاح أية حماية للكويتيين أو السعوديين عندما جدًّ الجد.

وقبل هذا كشفت حرب فلسطين في ١٩٤٨ عن فضيحة الأسلحة الفاسدة التى كانت تباع للجيش المصرى، وكشفت هزيمة ١٩٦٧ عن أن الطائرات المصرية، عندما وقع الهجوم الإسرائيلي، كانت لا تزال في صناديقها على الأرض.

كان لابد أن نتوقع فضائح مماثلة عندما وقع الهجوم الأمريكي / البريطاني على العراق في أواخر مارس وأوائل أبريل ٢٠٠٣. وعلى الرغم من أن الهجوم كان متوقعاً من جانب الكثيرين، ولم تكفّ الولايات المتحدة عن التهديد به يومياً لعدة شهور، فقد كان لابد أن يكون لحدث بهذا الحجم وهذه الخطورة مفاجاته وفضائحه، وأن تمتد المفاجآت والفضائح لتشمل القائمين بالهجوم والمعرّضين له على السواء. وهذا هو ما حدث بالفعل، وما أتناوله في هذا الفصل، مكتفياً الآن بفضائح المهاجمين.

# [1]

ولأبدأ بفضيحة بسيطة ، كان المفروض أن يكون أمرها مكشوفاً حتى من قبل أن يبدأ أى هجوم ، إذ لم يكن فى الحقيقة ليعجز عن كشفها أى تلميذ صغير فى مدرسة ابتدائية ولديه مستوى متوسط من الذكاء . وأقصد بذلك زعم الولايات المتحدة وأبواقها الدعائية أن الغرض من هجومها على العراق هو إرساء قواعد الديمقراطية والقضاء على الديكتاتورية . صحيح أن هذا الزعم قد تحوّل إلى فضيحة عندما رأينا ما أحدثته القوات المهاجمة من خراب وتدمير وقتل وتشريد، ثم عندما أخطرنا بعد إتمام الهجوم بأن الذى سيتولى الحكم فى العراق عسكريون أمريكيون بدلاً من العسكريين العراقيين ، ولكن درجة العبثية وفساد الذوق فى هذا الادعاء ، كان من المفروض أن تكون واضحة حتى من قبل أن يبدأ الهجوم . أما كيف بدت نسبة كبيرة من الشعب الأمريكي على استعداد لتصديق هذا الزعم فهو أمر مدهش كما أنه مؤسف للغاية ، ويدل على أية حال على القدرة الشيطانية التي تحوزها وسائل مؤسف للغاية ، ويدل على أية حال على القدرة الشيطانية التي تحوزها وسائل الإعلام . فها هو مثال آخر على الحقيقة الآتية : وهي أنه مهما كانت الكذبة كبيرة ،

فيكفى أن تكررها عدداً من المرات، وبإلحاح وصوت مرتفع، حتى يصدقك عدد كبير من الناس.

كان المفروض، من قبل أن نرى ما حدث من تدمير وخراب، أن نعتبر كل هذا الكلام عن العلاقة بين ديكتاتورية صدام حسين وبين الهجوم على العراق من قبيل اللغو من القول الذى لا يحتاج لأدنى جهد لتفنيده. فمنذ متى تقبل دولة كبيرة أن تضحى بالمال والعتاد، ناهيك عن أرواح أو لادها، من أجل سعادة ورفاهية شعب صغير لا ينتسب إليها لا برابطة الدم و لا بالثقافة، بل و لا تكف هذه الدولة الكبيرة منذ زمن طويل، على تحقير ثقافته والإساءة إلى الأمة التى ينتسب إليها ؟ وتاريخ الولايات المتحدة فى تأييد نظم ديكتاتورية فى العالم الثالث أطول من أن يحكى، وكذلك تاريخها فى تدبير الانقلابات الدموية وغير الدموية لقلب نظم ديمقراطية من أجل مصالح مادية بحتة لشركاتها. كما أن الأدلة هى أكثر من أن تحصى على أن من أبط هده المصالح هى أيضاً وراء هذا الهجوم على العراق.

ثم فلنفترض جدلاً أن العراق كان قد بدأ تطبيق نظام ديمقراطى رائع منذ بضعة شهور، فهل كان هذا سيمنع الولايات المتحدة من الهجوم على العراق لاحتلال آبار البترول، أم كان من شأنه فقط أن يجعل هذا الهجوم وهذا الاحتلال أكثر صعوبة وأكثر دموية، مثلما حدث عندما قامت المخابرات الأمريكية بترتيب الانقلاب الدموى في شيلي لقلب نظام الليندى الديمقراطي الذي لم تكن ترضى عنه الشركات الأمريكية ؟.

كل هذا كان من الممكن استنتاجه حتى قبل أن يقع الهجوم، ولكن الفضيحة الحقيقية حدثت بعد بداية الهجوم. إذ لم تستطع الشركات الأمريكية صبراً ولم تطق الانتظار حتى تنتهى الحرب ويتم إرساء قواعد الديمقراطية، ثم تبدأ بعد هذا بتوقيع الاتفاقات وإرساء العطاءات التى تعطى الشركات الأمريكية الأولوية على ما عداها في اقتناص فرص الربح المتولدة عن الاحتلال، بل شرعت القوات المهاجمة في توزيع العقود وإرساء العطاءات بمجرد دخولها أرض العراق، وأحياناً كانت تعطى عقد المقاولة الخاص بإعادة تعمير مرفق أو إصلاح منشآت أو أنابيب حتى قبل أن يتم تدميرها، خوفاً من أن تنازع هذه الشركات شركات أخرى غير أمريكية أو لا تتمتع بنفس الحظوة لدى المسئولين عن هذا الهجوم.

م اشتدت الفضيحة عندما رأينا القوات المهاجمة، وقد تم احتلالها لبغداد، تفرض حراسة مشددة على وزارة البترول العراقية، حيث الوثائق والرسوم والخرط الضرورية لإحكام القبضة على البترول، ولكنها تقف متفرجة لا تحرك إصبعاً وهى تشاهد الناس وهم ينهبون متحف الحضارة العراقية وتحرق المكتبة الوطنية في بغداد (بترتيب خاص بلا شك مع المسئولين عن الهجوم، لما يحققه هذا النهب والإحراق من فوائد لا تقدر بشمن لإسرائيل على وجه الخصوص). وكأن إرساء قواعد الديمقراطية لشعب ما، شيء، وحماية الحضارة والتراث القومي لهذا الشعب شيء أخر، أو كأن تدمير نفسية الشعب بالحكم الديكتاتوري شيء وتدمير ذاكرة نفس هذا الشعب شيء آخر.

إننا لم نعهد مثل هذه الجرأة في تجارب الاستعمار القديم، إذ كانت المصالح الاقتصادية (التي كان لها دور أساسي بالطبع) يجرى تحقيقها بدرجة أكبر من الحياء والتستر. الواضح إذن أن الخوف من الفضيحة قد أصبح أقل قوة بكثير مما كان منذ مائة عام.

## [ Y ]

لاشك أن الفضيحة قد طالت أيضاً الأمريكيين فوكوياما وهانتنجتون صاحبى النظريتين الشهيرتين: نهاية التاريخ وصراع الحضارات. كان المفروض هنا أيضاً أن تكون النظريتان مفضوحتين من البداية، فالحقيقة أن منطقهما كان من الهزال والضعف بحيث إنه لم يكن يجدر بالمثقفين أن يعاملوهما بكل هذا الاحترام والاهتمام، وعلى الأخص لم يكن يجدر بمثقفى العالم الثالث، والعالمين العربى والإسلامى على وجه الخصوص، أن يقعوا بهذه السهولة في هذا الفخ الذي نصب لهم، فيرددون مع غيرهم كل هذا الكلام الغريب عن نهاية التاريخ وصراع الحضارات.

كان المفروض أن يكون واضحاً من البداية أن الترويج لمقولة "نهاية التاريخ" كان بمثابة احتفال فكرى بانتصار الولايات المتحدة في الحرب الباردة وسقوط المعسكر الاشتراكي، يقول فيه المنتصر إنه "ها قد اتضح أنني كنت دائماً على صواب، ولا مجال بعد الآن للشك في أن نظام الحرية السياسية والاقتصادية

الذى أحمل لواءه هو النظام الأصلح، بل هو النظام الوحيد الصالح». ولكن حتى لو كان البعض قد انخدعوا بهذه المقولة فى نهاية الثمانينيات، عندما سمعنا عن نهاية التاريخ لأول مرة، فهل يجوز هذا الآن، بعد أن أخذت الولايات المتحدة تتصرف فى العالم وكأنها صبى أهوج مجنون، وتقيد الحريات وتراقب تصرفات الناس فى داخل الولايات المتحدة وكأنها قد عادت إلى أسوأ أيام المكارثية ؟ ثم ها هى تقوم بالهجوم على العراق غير عابئة باحتجاج ملايين المعترضين فى داخل الولايات المتحدة وخارجها، فى سبيل مصالح ضيقة لشريحة صغيرة جداً من المسكين بمقاليد القوة والمال. هل يمكن لفوكوياما أن يقف الآن ويقول نفس الكلام عن "نهاية التاريخ» بنفس الثقة التى كان يقوله بها منذ عشر سنوات ؟.

أما عن "صراع الحضارات"، فأين هو بالضبط صراع الحضارات في هجوم الولايات المتحدة وبريطانيا على العراق ؟ إذ لو كان الذي حدث بينكم وبين صدام حسين هو حقا "صراع حضارات" أكان من الجائز أو المتصور أن تقفوا إلى جانبه وتصادقوه إلى هذه الدرجة وتدعموه بالسلاح والعتاد مادام يشن حروباً في صالحكم، ثم تضربونه وتضعون نهاية لنظامه عندما تتطلب مصالحكم نظاماً مختلفاً؟ هل تسمية هذا الذي حدث "بصراع الحضارات" هي أنسب تسمية عكنة، بينما الصراع هو عادة بين طرفين متقاربين في القوة ؟ هل هو صراع حضارات ذلك الذي ينتهي بفقدانكم نحو مائة جندي وفقدان العراق لعشرات الآلاف من الرجال والنساء والأطفال ؟ وأي شيء عا حدث من جانبكم أو من جانب العراق، كان يعبر يا ترى عن قيم حضارة بعينها ؟ هل كان ضربكم للعراق جماية للحضارة الغربية وتظاهر صدام حسين بالحرب حماية لحضارة عربية أو اسلامية ؟ أم أن إقحام لفظ «الحضارة» في الأمر كان مجرد عمل من أعمال الدعاية استدرج إليه للأسف عدد لا بأس به من المهتمين بالشئون الثقافية ؟.

[ ٣ ]

لم يكن ما حدث في العراق إذن أكثر أو أقل من هجمة استعمارية جديدة من

طرف مدجج بأحدث أنواع السلاح، على طرفتم التأكد من تجريده من السلاح قبل أن يبدأ الهجوم، ولأهداف لا تختلف قط عن الأهداف المعروفة والمشهورة لأى هجوم استعمارى عبر التاريخ، والتي تتلخص في النهاية في النهب والاستغلال الاقتصادى. ولكن هذا في حد ذاته يشكل فضيحة أخرى لا يمكن أن يستهان بها. إذ هل كان أحد يتصور أن يعود الاستعمار على هذا النحو، وبهذه الصورة الفجة، وبهذه الغلظة، ولنفس الأغراض القديمة ؟ ألم نكن نظن أن الاستعمار قد انتهى إلى غير رجعة منذ نحو خمسين عاماً، وحصلت البلاد المستعمرة على استقلالها وأصبحت تتمتع بكل مظاهر السيادة، وتعبر عن رأيها الحر المستقل في الهيئات الدولية، وتقف موقف الند للند أمام الدول الاستعمارية القديمة في المنظمات والمحافل الدولية ؟ .

المؤكد أننا خُدعنا في هذا أيضاً، وأن الأمر كله يحتاج إلى إعادة نظر. فعندما ننظر إلى القرن العشرين بأكمله، في ضوء تصرفات الولايات المتحدة خلال السنوات القليلة الماضية، وعلى الأخص في أعقاب حادث ١١ سبتمبر ٢٠٠١، نجد أن تاريخ ذلك القرن المنصرم يتخذ شكلاً مختلفاً إلى حد كبير عما كنا نتصوره من قبل. وهذا في حد ذاته ليس بالجديد، فما أكثر ما تطلب حادث جديد إعادة النظر في حقبة تاريخية بأكملها، وما أكثر ما ألقى حادث ما من ضوء جديد تماماً على أحداث ماضية. ولكن الذي نراه الآن، تحت هذا الضوء الجديد، ليس شيئاً ساراً بالمرة، وإن كان علينا شيئاً أم أبينا أن نعد أنفسنا لقبوله.

ذلك أن ما سمى بحصول دول العالم الثالث على استقلالها فى منتصف القرن العشرين، أى فى أعقاب الحرب العالمية الثانية، يبدو الآن أنه كان صورياً إلى حد بعيد، وقصير العمر بأكثر مما نتصور، وأن الفرق بين حال الدول المسماة بدول العالم الثالث خلال النصف الثانى من القرن العشرين وبين حالها خلال النصف الأول، لم يكن يتعلق بالضبط باستقلال الإرادة أو فقدانها، بل كان يدور فى الأساس حول صور فقدان الإرادة، أو بعبارة أخرى حول الطريقة التى يجرى بها فرض إرادة على أخرى.

كان الاحتلال العسكري، كما هو معروف، هو الطريقة الأساسية لفرض

الإرادة في النصف الأول من القرن العشرين (وأواخر القرن السابق عليه)، ولكن هذا الاحتلال العسكرى لم يعد لازما أو ضرورياً في النصف الثاني من القرن العشرين مع تقدم وسائل الاتصال وصور التهديد والوعيد، فأصبحت الانقلابات العسكرية، وتقديم ما يسمى بالمعونات الأجنبية أو منعها، طريقة فعالة لتحقيق نفس الأغراض القديمة. فبدلاً من الاحتلال العسكرى أصبح من المكن الوصول إلى نفس النتائج عن طريق حكام محليين لهم كل سمات الحكم الوطنى المستقل (بل وأحيانا حتى التمرد على الاستعمار) وبمساعدة من بعض المؤسسات الدولية كصندوق النقد والبنك الدولي.

استمرت هذه الطريقة في إخضاع دول العالم الثالث طوال عمر الحرب الباردة التي انتهت قرب نهاية القرن العشرين، ولكن حدثت خلال هذه الفترة تطورات خطيرة ومذهلة أوجدت وسائل جديدة، ومذهلة بدورها، جعلت من المكن تحقيق نفس الأهداف القديمة للاستعمار بطرق أقل كلفة فيما يتعلق بالأرواح (على الأقل أرواح جنود الدولة الاستعمارية)، كما أن نتائجها مضمونة أكثر، وأكثر ملاءمة لما حدث من تطور في أفكار الناس وقيمهم. ربحا كان من اللازم استخدام بعض التحركات العسكري، وكذلك قد التحركات العسكرية وبعض الصور المحدودة من الاحتلال العسكري، وكذلك قد يكون من اللازم تنصيب حكومة عميلة تتلقى التوجيهات مباشرة من الخارج، ولكن الجديد في وسائل التحكم عن بُعد هو ما أصبحت تتيحه ثورة الاتصالات ولكن الجديد في وسائل التحكم عن بُعد هو ما أصبحت تتيحه ثورة الاتصالات والمعلومات والأفكار والمشاعر بدرجة عالية من الكفاءة والسرعة، عن التحكم في المعلومات والأفكار والمشاعر بدرجة عالية من الكفاءة والسرعة، عن طريق استخدام الصوت والصورة.

أنظر كيف سمح هذا التطور بتحقيق نفس الأهداف القديمة بطريقة أسهل وأرخص وذات نتائج مضمونة أكثر. كان إسكات رأى المعارضين للاستعمار (سواء المعارضين في البلاد الخاضعة للاستعمار أو في داخل الدولة الاستعمارية نفسها) يعتمد على استخدام السلاح استخداماً مباشراً: دك حصون البلاد المطلوب فتحها، وإطلاق الرصاص على المتظاهرين أو إيداعهم السجون. أما في ظل «الاستقلال» الذي حصلت عليه دول العالم الثالث في النصف الثاني من القرن العشرين، فلم تعد الدولة الاستعمارية في حاجة، من أجل إسكات المعارضين،

إلى استخدام السلاح إلى هذه الدرجة، ولا إلى نقل الجيوش من مكان لآخر. كان إسكات المعارضين يتم عن طريق استخدام حكام محليين، يحققون للمستعمر نفس الأغراض القديمة ولكن فى ظل شعارات وطنية ومستقلة، ويجرى ترويضهم، عند اللزوم، بالمعونات الاقتصادية، كما يجرى عزلهم، عند الضرورة، بانقلاب عسكرى جديد. أما على الساحة الدولية، فقد كان الأمر يبدو فى صورة مشرقة تماماً: دول مستقلة تتعامل مع دول كانت استعمارية فى الماضى ولكنها لم تعد كذلك، والجميع لهم نفس الحق فى التصويت فى هيئات الأم المتحدة وهيئات التمويل الدولية أو الهيئات المنظمة للتجارة العالمية.

كل هذه الوسائل القديمة لازالت مفيدة، بل وأحياناً لا تزال ضرورية، ولكن كلا منها أصبح الآن يتعرض لمصاعب ويخلق متاعب لابد من مواجهتها. فإرسال جيوش الاحتلال بأعداد غفيرة لم يعد أمراً مقبولاً بالدرجة التي كانت في الماضي، إذ إن أرواح الجنود أصبحت أغلى على النفس وأعلى سعراً بما كانت، بل حتى أرواح الناس في بلاد العالم الثالث نفسه أصبح ينظر إليها الآن نظرة مختلفة عما كان سائداً في الماضي، مع انتشار الشك في تفوق عنصر بشرى على عنصر آخر. أما استخدام حكام محليين لتأدية نفس الأغراض فهو أقل كلفة بالطبع من الاحتلال العسكرى المباشر، وهو وسيلة لا يمكن في الحقيقة الاستغناء عنها، وإن كان من المفيد دائماً أن تصبح أكثر دقة ونتائجها أكثر إحكاماً.

لقد أتاحت ثورة المعلومات والاتصالات الفرصة لتحقيق هذه الدقة المطلوبة ولزيادة درجة الإحكام في النتائج المرغوب فيها، مع الاحتفاظ بنفقات الاستعمار عند أقل مستوى ممكن.

فكما يحدث في الفيلم السينمائي من استخدام حيل بصرية وسمعية تجعل من الممكن إيهام المتفرج بوجود آلاف مؤلفة من الناس في ميدان واسع، بينما الحقيقة هي أن التصوير يجرى لعدد محدود من الأفراد، في جزء صغير من الأستوديو، يمكن أيضاً الإيهام بقيام حرب ضروس يقع فيها ضحايا كثيرون، وتسال فيها أنهار من الدماء، مع أن الحقيقة لا تزيد على مقتل عشرة أو عشرين شخصاً من أفراد الجيش القائم بالهجوم (بعضهم أصيب برصاص أطلقته أيد «صديقة »)، وذلك

بالاستخدام الملائم لحيل صوتية وبصرية عا أصبح الآن متاحاً نتيجة لثورة المعلومات والاتصالات. ولكن الأغرب والأفدح من هذا هو ما أصبح من الممكن صنعه مع «العدو» نفسه. إن وجود عدو أمر ضرورى بالطبع ولا غنى عنه، إذ كيف تبرر عملية الاعتداء كلها بدون وجود عدو ؟ وهو عدو لابد أن يصور بأنه شرس وماكر إلى أبعد حد، وذو قوة أسطورية ويتحكم في وسائل للدمار يصعب وصفها أو الإحاطة بتفاصيلها أو تحديد مكانها. هذا هو ما يجب قوله للناس، وإلا فكيف يبرر إنفاق هذه المبالغ الطائلة على السلاح والعتاد، وكيف تبرر الطلبات المتتالية إلى الكونجرس لاعتماد مبالغ طائلة جديدة يذهب معظمها بالطبع في صورة أرباح للشركات ذات الحظوة والنفوذ ؟ ولكن من المهم مع ذلك ألا يكون هذا «العدو» بهذه الشراسة والمكر وكل هذه القوة في الحقيقة. إذ لو كانت له هذه الصفات بالفعل لأصبح الأمر أكثر صعوبة ولأصبحت تكاليف الاستعمار أعلى بكثير.

الأمر المذهل حقا هو أن نفس هذه الثورة في المعلومات والاتصالات قد جعلت من الممكن جداً الجمع بين هاتين الصفتين المتناقضتين: الشراسة والمكر والقوة الأسطورية من ناحية ، والوداعة والمسالمة وسهولة الانقياد من ناحية أخرى. إذ ماذا لو استطعنا التحكم في تصرفات هذا «العدو» على نحو يجعله يأتمر بأمرنا في كل كبيرة وصغيرة من ناحية ، ونجعل صورته تبدو على الملأ وكأنه شيطان رجيم من ناحية أخرى ؟ بهذا نتقى أي خطر قد يأتي من وقوع قتال فعلى وطبيعي بين الطرفين، ومن انحراف مسار الأحداث عن المسار المرسوم مقدماً، ونضمن في نفس الوقت كسب رضا المتفرجين وتخفيض أصوات المعارضين إلى الحد الأدنى.

شىء شبيه جداً بهذا هو فى رأيى ما حدث فيما سمى «بالحرب» التى دارت فى العراق. لم يكن الطرفان فى الحقيقة إلا طرفاً واحداً يقوم بدورين مختلفين، كما يحدث أيضاً فى الفيلم السينمائى حيث يظهر الممثل الواحد فى صورتين مختلفتين وبردائين مختلفين، وكأنه شخصان يجلسان متجاورين ويحادث أحدهما الآخر. وقد توفرت للقصة كافة عناصر التشويق والإثارة المطلوبة، والتى تحقق فضلاً عن التشويق والإثارة بعض الأغراض الثانوية.

فقد أثير الحماس في البداية وكأن القصة يمكن أن تنتهي بانتصار الطرف

الأضعف، ثم سرعان ما أنهى هذا الجزء من القصة خوفاً من أن يثير آمالاً من الخطر أن تزيد على حد معين، فإذا بالإحباط النهائي يفوق أى إحباط (إذ إن الإحباط الذي يأتي في أعقاب ارتفاع في مستوى الآمال يكون أشد منه عندما يكون الأمر ميئوسا منه في البداية). وهذا الشعور بالإحباط مطلوب لأنه يسهل مهمة ترسيخ الوضع الجديد الذي يعاد فيه ترتيب كل شيء.

أما «العدو» الأسطورى، الشرس جداً والماكر للغاية، وصاحب القوة الأسطورية وأسلحة الدمار الشامل، فقد ظهر أنه لم يكن ينوى القتال طويلاً، بل لا ينوى القتال على الإطلاق، مما لابد أن يثير الدهشة الشديدة لدى من لا يقبل التفسير المتقدم، إذ كيف يكون الرجل بتلك الدرجة الخارقة من الشجاعة قبل ساعات من بدء الحرب (بل وخلال أيامها الأولى)، ويدلى بتصريحات مدهشة عن المقاومة والصمود، ثم يكف هكذا فجأة عن عمل أى شيء مع أنه كان في مقدوره (مهما كان ضعفه الحقيقي) أن يفعل الكثير ولو على سبيل إنقاذ ماء الوجه؟.

ثم يختفى هذا «العدو» فجأة وكأن الأرض قد انشقت وابتلعته، ويزول كل أثر له، باستثناء بعض المقاعد الوثيرة التى جلس عليها بعض الجنود المهاجمين وهم يدخنون السيجار (وقد ظهروا في صورة أقرب إلى ما نراه في فيلم ذي جو كافكاوى مخيف، أو على المسرح في مسرحية بارعة الإخراج). كما يستمر ترديد اسم هذا العدو الشرير كرمز للشيطان نفسه، الواجب التصدى له والبحث عنه، كما حدث من قبل لرجل عماثل يسمى «أسامة بن لادن».

# [ \ \ ]

أما الفضيحة الرابعة فهى تلك المتعلقة «بالحضارة الغربية»، لقد اقترنت الحضارة الغربية منذ نشأتها منذ نحو خمسة قرون بشن الحروب الاستعمارية بين الحين والآخر، جرياً وراء الربح، سواء كان الربح من وراء الاستيلاء على أراضى الغير وطرده منها أو إبادته، كما حدث في الفتح الأوروبي لأمريكا الجنوبية والشمالية، أو الحصول على أيد عاملة رخيصة، كشن الحملات على أفريقيا لاصطياد الآدميين وإرسالهم إلى القارة الأمريكية حيث يجرى تشغيلهم كعبيد، أو الحصول على مواد

أولية رخيصة وفتح أسواق جديدة أمام فائض السلع الصناعية، كما هي الحال في سائر الهجمات الاستعمارية الأوروبية والأمريكية على أفريقيا وآسيا وأمريكا اللاتينية.

لقد اقترنت الحضارة الغربية منذ نشأتها كذلك بالحروب فيما بين الدول الأوروبية نفسها، ثم انضمت إليها الولايات المتحدة في القرن العشرين، سعياً وراء أهداف ليست أفضل من الناحية الأخلاقية من الهجمات الاستعمارية. ولم يعد خافياً على أحد أن الشعارات التي اقترنت بها هذه الحروب أو تلك كانت دائماً شعارات زائفة تستخدم لإخفاء أهداف دنيئة.

لم يعد أحد الآن يصدق أن استعمار بلاد أفريقيا أو آسيا كان بغرض تمدين أهالى هذه البلاد، أو نشر الحضارة بينهم أو حماية الأقليات، كما لم يبق كثيرون الآن بمن يصدقون أن الحربين العالميتين في القرن العشرين كانتا بغرض الانتصار للديمقراطية ودحر النازية والفاشية، أو أن الحرب الباردة في ذلك القرن كانت منافسة شريفة بين أيديولوجيتين: الرأسمالية والاشتراكية. وإنما يعرف الجميع الآن، أو يجب أن يعرفوا، أن كلتا الأيديولوجيتين كانت تستخدم لتغطية أهداف أخرى تتعلق إما بالكسب الاقتصادي أو توسيع مناطق النفوذ.

كان كل هذا يلقى بظلال كئيبة وقاتمة للغاية على الحضارة الغربية دفعت عدداً من الكتاب والمفكرين الغربيين أنفسهم إلى التعبير عن شعورهم بالإحباط الشديد وخيبة الأمل إذ يكون هذا هو مصير حضارة عُلقت عليها كل هذه الآمال الكبرى منذ حركات التنوير المتفائلة في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، وإذ يرون أن هذه النهاية العبثية هي منتهى ما وصلت إليه العقلانية في الغرب، وأن يكون هذا التقدم في إنتاج الأسلحة وإلقاء القنابل، بما في ذلك القنابل النووية على شعب كان قد استسلم بالفعل، هو أقصى ما يمكن أن يتفتق عنه التقدم العلمي والتكنولوجي، وأن يكون نشر الأفكار النمطية واستخدام الدعاية الفجة هو أقصى ما يتفتق عنه كل هذا التقدم في جمع ونقل المعلومات وفي تسهيل الاتصال بين الناس.

كان كل هذا هو ما دفع كتاباً ومفكرين من أمثال شبنجلر، وه. ج. ويلز، وهكسلى، وأورويل، وسارتر، وكامى، وبرتراند رسل. . الخ إلى التحذير من

مصير بائس للبشرية إذا استمر سير الحضارة الغربية في هذا الاتجاه، وهو أيضاً ما جعل المهاتما غاندى يجيب ساخراً عن سؤال لصحفى بريطانى عن رأيه في الحضارة الغربية، بقوله: «إنها لتكون فكرة طيبة جداً، لو كان بالإمكان تحقيقها!» (very good idea!» هذه «الحرب» لأخيرة في العراق؟.

هناك بالطبع ما سبق أن أشرت إليه من جرأة بالغة وغير معهودة وعدم اكتراث بالفضيحة، بالمقارنة بمحاولات أكثر جدية للتستر على فضائح الاستعمار في الماضى. وهناك الفجاجة والركاكة اللتان يتسم بهما الخطاب الإنشائي وتقترن بهما هذه الهجمة الاستعمارية الجديدة بالمقارنة بالخطاب الاستعماري القديم، وهو ما يشبه الفارق بين شخصية رئيس للولايات المتحدة من نوع جورج بوش (خاصة الابن)، وشخصية استعمارية أخرى ولكنها أقدم بنصف قرن على الأقل، مثل رئيس الوزراء البريطاني ونستون تشرشل.

ولكن كل هذا يهون في رأيي بالمقارنة بشيء واحد أعتبره هو الطامة الكبرى فيما يحدث الآن، وقد ظهر بصورة بالغة الوضوح في هذه الهجمة الاستعمارية الأخيرة على العراق، وهو ما يشكل في رأيي أكبر فضيحة للحضارة الغربية الحديثة. وهو هذا الالتجاء غير المسبوق، في سبيل تمرير الأعمال غير الأخلاقية، وفي سبيل إسكات أصوات المعارضين، إلى استخدام وسائل غسيل المخ والتلاعب بعقول الناس إلى هذه الدرجة الشيطانية. إن هذا هو الشيء المخيف حقاً: أكثر من سلب أموال الناس، وأكثر من الاستيلاء على أراضى الغير بالباطل، وأكثر من قتل الأبرياء. إن هذا الإصرار الشيطاني على خلط الحق بالباطل، وغرس الأكاذيب في عقول الناس، ومحو ذاكرتهم، هو أسوأ ما تمخضت عنه هذه الأحداث الأخيرة في العراق. والمرء يأمل أن يكون الأمر مجرد فضيحة، إذ الفضيحة يمكن على الأقل العمل على عدم تكرارها. أما إذا تمخض الأمر عن أن يصبح هذا الأسلوب في مخاطبة الناس هو السمة الثابتة لوسائل الإعلام والاتصال، فإنه يكون بذلك قد مخاطبة الناس هو السمة الثابتة لوسائل الإعلام والاتصال، فإنه يكون بذلك قد مخاوز الفضيحة إلى ما هو أسوأ بكثير.

## ثورة معلومات، أم تلويث للمخ؟

لاحظت منذيوم ١١ سبتمبر ٢٠٠١ أن كثيراً من الناس يقبلون الكثير مما تردده وسائل الإعلام عن الحادث، وعن المتهمين بارتكابه وأهدافهم من ورائه، على الرغم من أن جزءاً كبيراً مما تقوله وسائل الإعلام يتعارض تعارضاً صارخاً مع المنطق السليم، بل ومع بعض البديهيات. ولاحظت أن هذا الاستعداد للتسليم بما يتعارض مع البديهيات لا يستثنى منه حتى عقلاء الناس ومثقفيهم. فقد رأيت من هؤلاء مثلا، من يقبل كثيراً مما يقال عن أسامة بن لادن مما يصعب أن يقبله العقل، وكذلك عن هوية الأشخاص الذين تنسب إليهم عملية تفجير البرجين في نيويورك ووزارة الدفاع في واشنطن، وما يقال عن أهدافهم من هذه العملية . . إلخ، مع الفارق الشاسع بين ما يتطلبه هذا الحادث من قدرات وبين القدرات المتاحة لهؤلاء الأشخاص.

ثم لاحظت أشياء مماثلة في موقف كثير من الناس من الأحداث الأخيرة في العراق (التي لا أحب أن أسميها حرباً لأنها بعيدة كل البعد عن ذلك)، فوجدتهم أيضاً يصدقون الكثير مما يقال، ويصعب تصديقه، عن مواقف صدام حسين ودوره، وعن علاقته بالولايات المتحدة، وعن أهداف الإدارة الأمريكية من هذا الاعتداء.. إلخ.

وفى الحالين، أى حادث ١١ سبتمبر والهجوم الأمريكى على العراق، كان هؤلاء الذين يصدقون ما لا يجوز فى رأبى تصديقه، ممن يجلسون أمام شاشة التليفزيون ساعات طويلة، ويستمعون إلى مختلف القنوات الفضائية وغير الفضائية، ولا يفوتهم تعليق أو تصريح نشرته الصحف ولا أى تفاصيل مهما كانت صغيرة، تتعلق بما يدور من أحداث.

وقد أثار هذا في البداية دهشتي، من أن تكون هذه طريقة تفكير أشخاص

يحوزون هذا القدر من المعلومات، وهو ما ظننت أنه يجب أن يحميهم من اعتناق هذه الأفكار التي أعتقد بخطئها. ثم خطر لي أن الأمر قد لا يكون داعيا للدهشة على الإطلاق، إذ قد تكون كثرة ما يتلقونه من معلومات هي نفسها سببا مهما في الوقوع في الخطأ. وكلما أمعنت في تأمل هذا الاحتمال قوى ترجيحي لصحته. وسوف أبين للقارئ أسباب ذلك.

نحن لازلنا للأسف الشديد، نتعامل ما يرد إلينا من وسائل المعلومات وكأنها في الأساس معلومات محايدة خالية من التحيز. وغيل إلى التمييز، بأكثر مما ينبغى، بين «التعليق»، الذي نعرف أنه قد يكون متحيزاً، و «المعلومة» التي نعاملها وكأنها محايدة.

والظاهر أن ميلنا إلى إضفاء هذه الميزة على المعلومة (أي ميزة الحياد وعدم التحيز) يزداد قوة كلما كانت وسيلة الإعلام التي تُبث بها هذه المعلومة أكثر «أبهة» و «فخامة»، أو كما قد يحب البعض أن يقول: أكثر «تقدماً». أنظر مثلا إلى طريقة تعاملنا مع الكلام المكتوب بخط اليد، في رسالة شخصية مثلا يحملها لنا البريد، وموقفنا من نفس الكلام إذا كان مطبوعا في كتاب أو حتى مكتوبا بالآلة الكاتبة أو الكومبيوتر. إن مجرد التقدم التكنولوجي الذي تتسم به وسيلة ما من وسائل الإعلام يضفي على الكلام الذي يصل إلينا من خلالها درجة أكبر من الحياد وعدم التحيز، أو هكذا نظن. هذه الظاهرة في حد ذاتها تستحق التأمل، وقد يكون من بين أسبابها شيء شبيه باستعدادنا أحيانا لتصديق الكذبة الكبيرة أكثر من استعدادنا لتصديق كذبة صغيرة، إذ يرفض العقل أن يصدق أن يصل الأمر بالشخص الكاذب إلى هذه الدرجة من التدنّى، فيسمح لنفسه بأن يخترع كذبة بهذا الحجم. كذلك قد نكون على استعداد لتصديق كذبة تصدر من فم رجل يبدو محترما، ويظهر لنا كامل الهندام، وهو يلقى علينا نشرة الأخبار بمنتهى الثقة والاطمئنان من خلال جهاز مبهر كالتليفزيون، وأمام كل هذه الكاميرات والأجهزة الفنية المعقدة، أكثر من استعدادنا لتصديق رجل يقول نفس الكلام بدون ميكروفون، أو أجهزة تصوير، وهو جالس معنا بلحمه ودمه.

ولكن هذا الموقف مما تبثه وسائل الإعلام هو بلا شك موقف لا عقلاني بالمرة.

فالمعلومة التى يبثها إلينا جهاز كجهاز التليفزيون، حتى بفرض أنها معلومة صحيحة ابتداء، تمر بمراحل متعددة منذ وقوع الحادث وحتى وصول خبره إلينا، وفى كل مرحلة تزداد المعلومة تلونا وتحيزاً، حتى يكون أثرها النهائى، لدى وصولها إلينا، أبعد ما يكون عن الحياد والموضوعية. فحتى بفرض أن المعلومة لم تختلق اختلاقا، فإنها تتأثر أولاً بطريقة صياغتها، وهى صياغة قد تكون متحيزة فى اتجاه ضد آخر. ثم تخضع ثانيا، مع غيرها من المعلومات، لعملية اختيار تحدد ما الذى سوف يلقى به إلينا وما الذى يجرى استبعاده.

ثم هناك ثالثاً موضع الخبر من بين الأخبار الأخرى التى لم يجر استبعادها، هل سيذاع كخبر أول أو أخير؟ وهناك رابعاً الفترة الزمنية التى تخصص له فى نشرة الأخبار، هل سيحكى لنا بالتفصيل أم باختصار؟ ثم هناك طريقة إلقاء الخبر ودرجة الحماسة التى يلقى بها وعدد المرات التى تتكرر بها إذاعته . . إلخ .

المعلومة تصل إلينا إذن وهى «ملغّمة»، أى محملة بالألغام، فإذا زاد عدد المعلومات التى تحمل تحيزا بعينه على حد معين، فلابد أن ينتقل هذا التحيز، بدرجة أو أخرى، إلى متلقى المعلومات، وقد يفسد كل هذا ما قد يؤدى إليه الاستنباط البسيط بين عدد قليل من المعلومات المهمة التى لا شك فى صحتها. وإذا بالمشاهد أو المستمع بدلا من أن يكون، كما يظن بنفسه، مجرد متلق لمجموعة من المعلومات المحايدة، قد عرض نفسه لسيل من التحيزات التى تقوم بغسل مخه غسلاً، أو بالأحرى تلويثه.

هكذا أفسر مثلا ميل الكثيرين إلى تصديق ما يلقى من مسئولية على أسامة بن لادن عن أحداث ١١ سبتمبر، بل وإلى تصديق أن مجموعة من المسلمين والعرب الأشرار هم الذين دبروا أو نفذوا هذا الحادث، مع أن هناك عشرات الأسباب الوجيهة للغاية للشك في هذا وذاك، وتشير في اتجاه مختلف تماماً. وهكذا أيضا أفسر ميل الكثيرين إلى تصديق إحدى صورتين ذهنيتين لصدام حسين، شاع التأكيد على إحداهما أو على الأخرى في وسائل الإعلام، مع أن هناك عشرات الدلائل على منافاتهما للعقل. إحداهما هي صورته كشيطان رجيم، ذي قوة خارقة، وله

مطامح وميول للسيطرة لا حدلها، لمجرد إشباع رغبات ذاتية. ناهيك عن تصور أن تصرفات صدام حسين في مجالات ذات أهمية بالغة في السياسة الدولية (كالهجوم على إيران ثم على الكويت. . إلخ) يمكن أن تكون مجرد نتيجة لهذه الصفات الشخصية لرجل غير طبيعي. هذه هي الصورة التي يميل إلى تصديقها كثير من الكويتيين مثلا، ولكن هناك كثيرين أيضاً غيرهم، خاصة في الولايات المتحدة، عمن يصدقونها أيضاً.

والصورة الأخرى هى صورة رجل وطنى مخلص للعروبة والإسلام وكاره لإسرائيل والغرب ولا يهتم إلا باسترداد حقوق الفلسطينيين وتحقيق المجد للعرب. إلخ. وهذه الصورة البعيدة بدورها كل البعد عما يمكن أن يقبله العقل، هى التى مال كثيرون إلى تصديقها أثناء حرب الخليج الأولى ثم الثانية، وكاد يعود إليها كثيرون خلال الأيام الأولى من الهجوم الأمريكى / البريطانى الأخير على العراق. وكلتا الصورتين لا تستقيمان البتة مع تاريخ الرجل ومجمل تصرفاته، ولا مع مقتضيات السياسة الدولية وقوانينها، ولا مع موقف الولايات المتحدة من صدام حسين طوال الثلاثين عاما التى حكم فيها العراق أو لعب دوراً مهما في حكمه.

#### \* \* \*

إن الخطر من استخدام وسائل الإعلام على هذا النحو ليس هو مجرد أنه يؤدى بالناس إلى اعتناق أفكار خاطئة، ولكنه يصل إلى حد تشكيل عواطف الناس وتوجيه هذه العواطف في الاتجاه الذي يحقق مصالح المسيطرين على هذه الوسائل. فإذا أضفنا إلى هذا ما أصبحت تتسم به وسائل الإعلام من درجة لا يستهان بها من احتكار، إذ أصبح يهيمن على أهم ثلاث أو أربع شبكات تليفزيونية مركز واحد من مراكز صناعة الأفكار والاتجاهات السياسية، وأن هناك تداخلا بين هذه الشبكات التليفزيونية، على قلتها، يجعلها تكاد تعبّر عن نفس الاتجاه وتصب في نفس المصالح، فإن الخطر الذي يتعرض له مشاهدو التليفزيون (بل وقراء الصحف والمجلات بدرجة متزايدة، مع تزايد درجة الاحتكار في ملكيتها) أصبح خطرا شديداً حقا، إذ أصبح هؤلاء المشاهدون (والقراء) محكومين في تحديد اتجاه

عواطفهم ودرجة التهاب هذه العواطف، بما يناسب المسيطرين على هذه المصالح ويحقق أهدافهم.

\* \* 4

ها قد بدأ الهجوم العسكري على العراق وانتهى، فماذا سمعنا ورأينا، نحن المشاهدين المساكين للتليفزيون والمثبتين كالتماثيل أمام شبكاته المختلفة، التي تقول نفس الكلام ولكن بطرق مختلفة؟ قالوا لنا، وبإلحاح منقطع النظير، أن الهدف من الهجوم هو إحلال نظام ديمقراطي محل نظام ديكتاتوري، فصدّق هذا الكلام كثيرون، رغم منافاته التامة للعقل ولتاريخ الدول القائمة بالهجوم في معاملتها لشعوب الدول الأخرى. ثم قيل لنا إن الهجوم قوبل بمقاومة عنيفة، وظلت وسائل الإعلام تكرر إذاعة بيانات لإعلامي عراقي اختير لأنه ذو جاذبية شخصية وطريقة مؤثرة في الكلام تبعث على الثقة مهما كان محتواها منافيا لما كان يجب أن نتوقعه من نتيجة القتال. ثم اختفى هذا الرجل فجأة بنفس السرعة التي ظهر بها، ولا يدري أحد من الذي عهد إليه بهذه المهمة ومن الذي تسبب في اختفائه. إذ كيف يكون صدام حسين هو الذي طلب منه ذلك بهدف إذكاء روح المقاومة، مادام صدام حسين نفسه لم تبد منه أي مقاومة ولا أصدر الأوامر اللازمة لجيشه وحرسه بالاستمرار في المقاومة؟ . ثم رأينا صورا لتمثال ضخم، ظلت الكامب ات مسلطة عليه مدداً طويلة أثناء إسقاطه وتحطيمه، وكأن هذا الإسقاط والتحطيم لهذا التمثال الضخم هو الهدف الأساسي من عملية الهجوم كلها، أو كأن المتفرجين والمشاهدين كان لابد أن يكافئوا على صبرهم الطويل على متابعة السير البطيء للقتال في الأيام الأولى، فكان لابد أن يعرض عليهم مشهد سقوط وتحطيم، إن لم يكن للحاكم المستبد نفسه فلا أقل من سقوط تمثال ضخم له ، والله أعلم بحقيقة هؤلاء الذين قاموا بهذا التحطيم والإسقاط، هل فكّروا في الأمر بمطلق الحرية أم كُلفوا بهذا العمل الخطير من بعض القائمين بالهجوم العسكرى؟ خاصة أن كان من سمات هؤلاء المشتركين في هذا العمل وطريقة تنفيذهم له، ما يلقى الكثير من الشك في تلقائية العمل الذي قاموا به.

ثم فجأة رأينا صور النهب والسرقة، والله أعلم أيضاً بحقيقة هذه الأعمال

ومداها وسحة تلقائيتها. نعم كان من الطبيعى أن تحدث بعض أعمال النهب والسرقة بعد كل هذه السنوات الطوال من المعاناة والعوز والجوع والبطالة، ولكن هل وصل الأمر بالفعل إلى هذا المدى، أم أن هذه الصور هى بالضبط ما يريد القائمون بالهجوم، والمستفيدون منه، غرسه فى أذهان العالم عن الشعب العراقى، والعربى عموماً، والإسلامى كله، تأكيدا لما بدأوا غرسه والإلحاح عليه منذ ١١ سبتمبر ٢٠٠١؟.

#### \* \* \*

إن ما حدث من اعتداء على العراق لم يحدث فقط بالمدافع والبنادق والدبابات، بل حدث أيضاً بأجهزة التصوير ورسائل مندوبي التليفزيون والصحف ووكالات الأنباء. والقتل المادي الذي جرى لآلاف العراقيين لا يقل عنه ظلما وقسوة القتل النفسى الذي جرى لملايين من العرب والمسلمين في العراق وخارج العراق. وقد اصطلح على تسمية الوسائل التي تم بها هذا النوع الثاني من القتل «بوسائل الإعلام»، وهي تسمية لا تقل في درجة تضليلها عما تبثه من سموم.

## التليفزيون المصرى .. والديمقراطية الأمريكية

حدث لى منذ فترة قصيرة حادث فظيع، أو على الأقل أعتبره أنا حادثا فظيعا، رأيت من الضرورى أن أقصّه على القراء كما حدث بالضبط، عسى أن يتعلموا منه الدرس الذى لم أتعلمه أنا للأسف إلا بعد فوات الأوان.

فقد اتصل بى تليفونيا رجل قال إنه يقدم برنامجا تليفزيونيا فى القناة الأولى ويريدنى أن أشترك فيه بالتعليق لمدة لا تزيد على عشر دقائق. قلت: «ما الموضوع»؟ قال: «الحلم الأمريكي».

خدعتنى الطريقة الجذّابة والمؤدبة التى يتكلم بها، فلم أرفض على الفور، كما أفعل عادة. كان دافعى إلى القبول أنى وجدتها فرصة لأن أقول رأيى فيما يسمى بالحلم الأمريكى وأكشف عن الجوانب الخادعة فيه، وأن أقول هذا من خلال القناة الأولى فيصل رأيى إلى أضعاف العدد الذى يمكن أن أصل إليه بمقالاتى محدودة القرّاء. ولكن خطر ببالى بالطبع ما يمكن أن تفعله الرقابة، وهذا برنامج لا يذاع على الهواء مباشرة بل يسجّل أولا، والرقابة لابد أن تكون أكثر يقظة وحذراً مع القناة الأولى منها مع القنوات الأقل جمهورا. وعبّرت عن هذا الخوف لمقدم البرنامج فقال: «هذا كان زمان. لقد تغير التليفزيون المصرى وأصبح يسمح بما لم يكن يسمح به من قبل». قلت لنفسى «ربما كان هذا صحيحا. ألا يواجه التليفزيون المصرى الآن منافسة شديدة لابد معها أن يسمح بدرجة أكبر من الحرية إذا أراد أن يحتفظ بجمهوره؟» والحقيقة التى أعترف بها للقارئ أننى نادراً ما أشاهد التليفزيون على الإطلاق، مصرى أو غير مصرى، فكان من السهل أن أخدع في هذا الأمر.

المهم أنى قبلت. وكان درساً قاسياً. فعندما جلست لمشاهدة البرنامج (وأسمه «لو بطلنا نحلم») أملا ألا تكون الخديعة كبيرة، وجدت أن الخدعة فاقت التصور.

إن كل ما قلته لبيان «خرافة الحلم الأمريكي» جرى حذفه، وما ذكرته من أن الطبقية موجودة في أمريكا ولكن بصورة غير صورتها عندنا أو في أوروبا، حيث يقوم التقسيم الطبقي والشعور بالطبقية في أمريكا على أساس المال وحده، لا على أساس الأسرة التي تنتسب إليها أو أصلك الاجتماعي، تم حذفه أيضاً. وما قلته من أن هناك فقراء وأغنياء في كل مكان حتى في أمريكا ولكن الشعور بالجوع في أمريكا أكثر قسوة من الشعور بالجوع في أي بلد آخر لعدة أسباب منها أن فلسفة المجتمع كله تقوم على أن المسئول عن الفقر هو الفقير نفسه، فلا المجتمع مسئول ولا الدولة مسئولة، تم حذف هذا الكلام أيضاً. وما قلته من أن ما يسمى بالحلم الأمريكي هو مشروع مادى بحت، بعنى أنه لا يدور إلا حول الدولار (مع أن أهداف الحياة ومعناها لا يمكن أن تتلخص في شيء واحد هو الدولار) وأنه أيضاً مشروع فردي محض، بمعنى أنه يتلخص في أن يحقق الفرد النجاح لنفسه بصرف النظر عن النفع أو الضرر الذي يلحق بالآخرين، وأن فلسفة الحياة عند المصريين تتعارض مع هاتين النظرتين، كل هذاتم حذفه وكأني لم أنطق حرفًا منه. ولكن احتفظ هذا المذيع بجمل اقتطعها من سياقها فأصبحت تعبر عن عكس المعنى الذي قصدته بالضبط، مثل جملة قلتها عن أن غني أمريكا بالموارد كثيراً ما يجعل شابا مصريا موهوبا يتوق إلى ممارسة بحوثه العلمية ولا يجد في مصر المعامل والمختبرات التي يحتاج إليها، يحلم بالذهاب إلى أمريكا لتحقيق هذا الأمل. بقيت هذه الجملة وحذف ما عداها. ولابد أن المذيع أو الرقيب قد فعل هذا مع المتحدثين الآخرين، فإذا بالبرنامج كله يخرج برسالةً واحدة لاشك فيها يبثها في آذان المصريين الجالسين فاغرى الأفواه أمام شاشة التليفزيون وخلاصتها: «ما أعظم أمريكا» و«ما أجمل الحلم الأمريكي»، بل و «ما أعظم الارتماء في أحضان الولايات المتحدة»، وهذه هي الرسالة الأهم.

\* \* \*

للقارئ أن يتصور قدر الغيظ الذى شعرت به من هذا الفخ الذى وقعت فيه . ولكن عندما عاد إلى بعض الهدوء وأخذت أفكر فيما يفعله التليفزيون المصرى فى هذه الأيام بتقديم مثل هذه البرامج (وكنت وأنا بصدد الاستعداد لمشاهدة هذا البرنامج اللعين قد شاهدت أيضاً نشرة أخبار الساعة التاسعة ثم برنامجاً طويلا على

مدى ساعتين اسمه «دائرة الحوار» وكان موضوعه الإرهاب وأسبابه، وتبنى المشاركون في البرنامج، بعضهم بحسن نية وبعضهم بالرغم منهم، نفس وجهة النظر الأمريكية من أن الإرهاب هو في الأساس إرهاب إسلامي، وأن السبب الأساسي فيه هو أن المسلمين لا يقبلون فكرة التسامح مع «الآخر») سألت نفسي: «هل هذه إذن هي خطة الإعلام الجديدة في عصر ما بعد ١١ سبتمبر وغزو العراق واجتماعات شرم الشيخ والعقبة وخريطة الطريق. . إلخ؟ . هل هذه إذن هي الطريقة الأمريكية الجديدة في التعامل معنا والتي تتكامل عناصرها أمام أعيننا شيئاً فشيئاً منذ ١١ سبتمبر ٢٠٠١؟: من سفير أمريكي في القاهرة ينشر مرة مقالا في جريدة الأهرام الصادرة بالعربية والموجهة للمصريين مباشرة، يرد فيه على محاضرة لأستاذ مصري لم تعجبه، ويدلي بتصريحات يذكر فيها أن مقالات صحفي مصري كبير لا تعجبه، بينما تعجبه مقالات صحفي مصرى آخر، إلى مقالات أسبوعية لمدير مركز الدراسات الاستراتيجية والسياسية بالأهرام، لا همّ له فيها، منذ وقوع أحداث ١١ سبتمبر، إلا أن يقول إن كل ما يحدث لنا وللعراق هو بسبب عيوبنا الخلقية والفكرية والنفسية ويسبب حماقتنا المتأصلة فينا، ولا علاقة هناك بالمرة بين ما يحدث لنا أو للعراق أو لغيره بأهداف دولة كأمريكا أو غيرها؟ هل هذه هي إذن صورة الإعلام الجديد الذي تم وضع خطته في نفس الوقت الذي وضعت فيه خطة تغيير مناهج التعليم في العراق ومصر والسعودية وغيرها؟ وهل هذا أيضاً هو الهدف من المؤتمر الجديد الذي أعلن عنه منذ أيام باسم «مؤتمر المشقفين» والذي تم الإعداد له على عجل، والذي يدعو عنوانه إلى «خطاب ثقافي جديد»، وتدور محاور النقاش فيه حول أشياء مثل «موضع الثقافة العربية على الخارطة الثقافية الكونية في العصر الجديد وعلاقتها بعالم البحر المتوسط. . »، وكذلك حول «تطوير السياسات الثقافية في الأمة العربية بما يؤدي إلى تغيير البرامج الإعلامية والتعليمية وتجديد الخطاب الديني وتحريره من التطرف<sup>9</sup>?.

هل تقرر إذن أن المخ المصرى والعربى قد ترك وشأنه لأكثر مما ينبغى وآن الأوان للتحرك بسرعة وبهمة ونشاط تنفيذا للمخطط الأمريكي / الإسرائيلي الشيطاني في المنطقة؟.

بل هل هذه إذن هي صورة العالم بأسره كما يراها حكام الولايات المتحدة الجدد

وكما يخططون لها وينفذونها خطوة بخطوة، وإن كان العرب هم الذين يدفعون اليوم أكبر جزء من الثمن? : عالم من البلهاء الجالسين أمام شاشات التليفزيون، وقد فغروا أفواههم إعجابا بالألوان والصور، ويلقون فيها بين الحين والآخر بحبات من الفشار، بينما يُمسح مخهم مسحاً ويُفرع تماماً من محتواه ليوضع فيه ما شاء وضعه هؤلاء الحكام الجدد الذين لا يريدون إلا نفطاً رخيصاً مرة، أو الترويج لبعض السلع المغشوشة مرة، أو لبيع أسلحة لا فائدة منها إلا قبل أفراد من قومك وعشيرتك، أو لتثبيت أقدام الإسرائيليين في منطقة تكرههم شعوبها وتلفظهم بسبب ما فعلوه بأخوة لهم؟.

هل هذا إذن هو عصر «الديمقراطية» الزاهر الذي يبشرون به؟: رجال ونساء وأطفال يرددون: نعم نعم، لأنهم لم يلقنوا أو يسمعوا أي كلمة أخرى؟.

# (٥) الديمقراطية والإرهاب

بمناسبة انعقاد واحد من المؤتمرات الكثيرة التى تناقش الديمقراطية والإرهاب، وهما أشهر موضوعين فى الوقت الحاضر، اتصل بى أحد معدى البرامج فى هيئة الإذاعة البريطانية (B.B.C) منذ فترة قصيرة ليسألنى عما إذا كنت على استعداد للاشتراك فى مناقشة عن أثر الديمقراطية فى الإرهاب، تذاع فى أحد برامج هذه الإذاعة. أجبت بأنى مستعد، فسألنى، رغبة فى معرفة الاتجاه الذى سأتخذه فى المناقشة: «وما رأيك أنت: هل تعتقد أن تحقيق المزيد من الديمقراطية سوف يساعد فى القضاء على الإرهاب؟».

ترددت فيما أقول لبضع لحظات. فالإرهاب أشكال وألوان، وكذلك الديمقراطية، ومن ثم لا يمكن أن تكون هناك إجابة جاهزة وقصيرة عن أثر الديمقراطية في الإرهاب.

قلت فى نفسسى: إن نوع هذا الأثر لابد أن يتوقف أولاً على المقسود بالديمقراطية، وعلى المقصود بالإرهاب. بل لابد أن يتوقف أيضاً على ما إذا كان إدخال الديمقراطية فى دولة غير ديمقراطية يتم بطريقة إرهابية أو غير إرهابية. كما لابد أن يتوقف أيضاً على ما إذا كانت المنظمة التى تمارس الإرهاب تدير شئونها بطريقة ديمقراطية أم غير ديمقراطية. . إلخ.

خذ مثلا الديمقراطية. ما الذى نقصد بها؟ هل هى الديمقراطية السياسية فقط أم الديمقراطية السياسية والاجتماعية؟ فإذا كان المقصود هو الديمقراطية السياسية فقط (بمعنى ممارسة انتخابات حرة نظيفة) ولكن يترك النظام الاجتماعي كما هو، فيظل الفقير فقيرا والغني غنيا، فقد يظل الإرهاب كما هو. أما إذا صاحب الديمقراطية السياسية تغير في النظام الاجتماعي أيضاً فقد ينحسر الإرهاب ويضعف مع تحسن الظروف الاجتماعية.

ولكن الأمر يتوقف أيضاً على المعنى الذى نقصده بالإرهاب. فإذا كان الإرهاب موجها إلى عدو أجنبى، فقد تؤدى الديمقراطية إلى زيادة الإرهاب بدلاً من أن تضعفه، إذ ستزيد قدرة الإرهاب على الحركة (مع حلول الديمقراطية) بينما يظل العدو كما هو. أما إذا كان الإرهاب موجها إلى سلطة محلية، فالنتيجة ستتوقف على أثر التغير الديمقراطي على قوة وزير الداخلية الجديد وإجراءات الأمن. فإذا جاءت الديمقراطية بوزير داخلية ضعيف فربما أصاب الضعف أيضاً إجراءات الأمن فتزيد قوة الإرهاب، وإذا بقى وزير الداخلية وإجراءات الأمن كما هى دون أن تضعف أو تقوى، فربما قلت قوة الإرهاب بسبب ما تؤدى إليه الديمقراطية من تخفيف درجة السخط على النظام، وإن كان هناك احتمال مع ذلك أن تزيد درجة السخط على النظام بدلا من أن تضعف إذا صاحب الديمقراطية مزيد من الكشف عن عيوب السلطة التي يعمل الإرهاب ضدها.

كذلك يتوقف أثر الديمقراطية على الإرهاب على طريقة إدخال الديمقراطية. هل هي طريقة إرهابية أم غير إرهابية؟ فإذا أدخلت الديمقراطية في دولة، كالعراق مثلا، بعمل إرهابي، كحملة عسكرية بقيادة أمريكا وبريطانيا مثلا، فقد يزيد الإرهاب بدلاً من أن يضعف، إذ يتحول الأمر في هذه الحالة إلى مواجهة بين حركتين إرهابيتين. أما إذا دخلت الديمقراطية بطريقة ديمقراطية فقد يقل الإرهاب ويدأ في الانحسار.

من ناحية أخرى، يتوقف أثر الديمقراطية على الإرهاب على ما إذا كانت السلطة التى تمارس الإرهاب تتخذ قراراتها بطريقة ديمقراطية أو ديكتاتورية. فإذا كانت السلطة الإرهابية ديمقراطية في تنظيمها، وكان عملها موجها ضد احتلال أجنبى، كالاحتلال الإسرائيلي مثلا للأراضى الفلسطينية، فإن تطبيق إسرائيل لمزيد من الديمقراطية قد يزيد من أعمال الإرهاب بدلا من أن يقلل منها (بفرض أننا قبلنا تسمية الفلسطينيين بالإرهابيين)، أما إذا كانت السلطة الإرهابية تدار شئونها بطريقة ديكتاتورية، فلا نستطيع القطع بأثر تطبيق مزيد من الديمقراطية في إسرائيل على حجم وقوة العمل الإرهابي، فالأمر هنا يتوقف على رغبة وإرادة رئيس السلطة الإرهابية، ومدى قوة ميوله الإرهابية، عما لا يمكن التكهن به.

هناك أيضاً عوامل أخرى لا تقل عن هذا أهمية، سوف تحدد في النهاية أثر الديمقراطية على الإرهاب، ولكن لعل أكثر الطرق فعالية لضمان وضع حد للإرهاب، في كافة صوره وأشكاله، هو أن تكف الدول العظمى، خاصة المسماة بالديمقراطية، عن التدخل في شئون الدول الصغرى، وأن تكف عن تقديم مختلف وسائل الدعم للإرهابيين، بما في ذلك تقديم الدعم للحكومات الإرهابية. وربما ساعد على حدوث هذا أن تصبح الدول العظمى المسماة بالديمقراطية، هي نفسها أكثر ديمقراطية، بأن تكتشف طرقا أكثر فعالية لمعرفة نبض الرأى العام والانصياع له.

وقد بدأت أفكر في بعض هذه الطرق، ولكن قبل أن أسترسل في هذا التفكير فوجئت بمحدثي معد البرنامج في هيئة الإذاعة البريطانية، ولم أكن قد ذكرت له إلا عاملا واحدا أو عاملين من العوامل المؤثرة في الموضوع، فوجئت به يشكرني على قبولى الاشتراك في المناقشة، ولكنه قال إن الأمر يحتاج إلى حديث آخر ووعد بالعودة للاتصال بي بعد قليل. وهو ما لم يحدث بالطبع، ولا توقعت حدوثه. وعندما استمعت إلى البرنامج في المساء، من باب الفضول وحب الاستطلاع، استغربت أن أجد جميع المشتركين في البرنامج، وهم على مستوى عال من المعرفة والخبرة، لا يميزون بين الأنواع المختلفة من الإرهاب أو بين الأنواع المختلفة من الديمقراطية، وأن أجدهم جميعاً ومعهم معد البرنامج البريطاني، قد قبلوا باستسلام مدهش وتسليم كامل، جميع المفاهيم الأمريكية لهذه الأمور.

### الأمريكيون وتغيير نظم التعليم العربية

لم تمض أكثر من أيام معدودة على احتلال الأمريكيين للعراق، حتى أعلن مسئولون في الإدارة الأمريكية عزمهم على تغيير مناهج التعليم في العراق، ومراجعة الكتب المقررة على الطلاب، كتابا كتابا، لحذف منها ما لا يجوز ووضع أشياء أخرى محلها. بل وقيل إن الولايات المتحدة ستقوم بنفسها بإعداد وطبع بعض الكتب وتوزيعها على التلاميذ العراقيين، هدية منها إليهم.

وقد قال الأمريكيون في تبرير ذلك أشياء كثيرة غريبة تتلخص في الآتي. قالوا أولا إنهم يريدون تخليص الكتب المدرسية في العراق من أي شيء ينطوى على تقديس أو تمجيد الرؤساء، كصدام حسين مثلا. وقالوا أيضاً إن نظام التعليم في البلاد العربية كلها، وليس في العراق وحده، نظام لا يتفق مع نظريات التعليم والتربية الحديثة، إذ يقوم على الحفظ وترديد كلام القدماء دون فهم أو مراعاة لمتطلبات العصر، ومن ثم فهو يخلق عقليات متبلدة عاجزة عن الابتكار، في أهون الأحوال، أو عقليات متعصبة بل وإرهابية في بعض الأحوال، مما يهدد أمن وسلام الجميع. وقيلت أيضاً أشياء أخرى غريبة منها أن تغيير نظام التعليم يمكن أن يغرس في التلاميذ حب الديمقراطية ويعلمهم التمسك بها، فإذا بالعالم العربي شيئاً في التلاميذ حب الديمقراطية ويعلمهم التمسك بها، فإذا بالعالم العربي شيئاً فشيئاً، نتيجة لتغيير نظام التعليم، قد تحول من عالم تسود الديكتاتورية ونظام الخزب الواحد، إلى عالم تسوده التعددية السياسية وتتداول فيه السلطة ويسوده التسامح مع الرأى المخالف أو مع «الآخر» بصفة عامة.

لم يكن غريبا أن ينهض في بلادنا من الكتّاب والمعلقين من يقول بأن هذه الأهداف الأمريكية من إصلاح نظام التعليم في العراق والبلاد العربية الأخرى هي نفسها أهداف المصلحين العرب. ولا يهم في الحقيقة ما إذا كانت الدعوة إلى

الإصلاح تأتى من هنا أو هناك، طالما أن الهدف واحد. كان هناك بعض المحتجين الذين رفعوا شعار «بيدى لا بيد عمرو!» قاصدين بهذا أنه إذا فرض أن كان التغيير ضروريا فدعنا نقوم به نحن لا غيرنا، فهذا شأننا ولا يجب أن يكون شأن أحد سوانا.

والحقيقة أنى منذ أن سمعت أقوال الأمريكيين عن إصلاح التعليم فى البلاد العربية وأنا أتميّز غيظاً وأنتفض غضباً. ليس بالضبط إيمانا منى بأن المفروض أن يكون الإصلاح «بيدى لا بيد عمرو»، ولكن لأسباب أخرى كثيرة، أهم وأخطر.

نعم إن إصلاح التعليم هو طبعاً شأن داخلى، ولكن الأخطر من هذا أن التغيرات المزمع تنفيذها لا علاقة لها بالإصلاح أصلا، بل هى فى حقيقتها أقرب إلى الإفساد منها إلى الإصلاح. وهو بالطبع ما يجب أن نتوقعه وألا نتوقع شيئاً غيره، والزعم بغير ذلك خداع كريه كان المفروض أن يكون واضحاً كالشمس.

فأولا ليس هناك عاقل يمكن أن يصدق الزعم بأن من بين الأهداف التى تهتم الإدارة الأمريكية بها، إزالة الإشارات التى تنطوى على تقديس حاكم بعينه أو المبالغة في تمجيده. فالعالم الثالث ملىء، منذ ما يقرب من نصف قرن، بالأمثلة على نظم وحكومات موالية للولايات المتحدة وتتمتع برضاها ومباركتها، وغارقة حتى قمة رأسها في مختلف أساليب تقديس الحاكم والمبالغة في تمجيده، دون أن يبدر من الولايات المتحدة أى بادرة لإصلاح هذا الخلل أو تنبّه إلى ضرورة التخلى عنه.

أما إذا كان الأمر يتعلق بحالة صدام حسين بالذات أو حزب البعث العراقى، وما يحيط بهما ومبادئهما فى الكتب المدرسية من تمجيد، فالمهمة أبسط بكثير مما يتصورون، ويمكن أن يتم إنجازها فى يوم وليلة دون نفقات تذكر، ودون أن تكلف الإدارة الأمريكية عناء ونفقات طباعة كتب جديدة تقدمها للعراقيين كهدية. إذ يمكن للأمريكيين والإسرائيليين أن يعتمدوا فى هذا على أى نظام جديد يحل محل نظام صدام حسين وأن يتركوا مهمة إزالة كل إشارة إلى صدام وحزب البعث للعراقيين أنفسهم، إذا ترك للعراقيين حكم العراق بدلاً من الأمريكيين والإنجليز.

لا يمكن إذن أن يكون هذا من بين الأهداف الحقيقية لتعديل مناهج التعليم

العراقية. أما إصلاح مناهج التعليم باستبعاد طريقة الحفظ وترديد كلام السلف دون فهم، وإحلال منهج نقدى تحليلى محلّه، يعود الطالب العراقى على التفكير المستقل ويشجع على الابتكار والإبداع، فقد بدا أيضاً في نظرى هدفا مشكوكا جداً فيه وتعجبت من قبول كثيرين من المعلقين له وتصديقه. إذ وجدت من الصعب أن أقبل فكرة أن الإدارة الأمريكية، ومعها الإسرائيليون، يجدون من مصلحتهم تشجيع الابتكار والإبداع العراقي ويحبون أن يروا العراقي، أو العربي عموما، وقد أصبح يفكر تفكيرا حراً مستقلا ويتخذ موقفا نقديا مما يقرأ ويسمع. والأقرب إلى التحلف منهم إلى التقدم، وأن تظل نظمهم التعليمية والعرب عموماً أقرب إلى التخلف منهم إلى التقدم، وأن تظل نظمهم التعليمية أبعد عن تشجيع روح النقد والابتكار.

أما الزعم بأن طريقتنا في التعليم تشجع على التعصب وتخلق من التلميذ شخصاً سهل القياد ويجعله فريسة سهلة للحركات الدينية المتطرفة ، مما يجعل هذه المنطقة معمل تفريخ للإرهاب ، فإنه يثير في الذهن كثيراً من المشكلات المنطقية . فبفرض أن هناك نظاماً للتعليم يجعل الشخص أكثر انقياداً للغير من نظام آخر ، فلماذا يفضل الأمريكيون والإسرائيليون أن يكون العرب أقل استعداداً للانقياد للغير والخضوع لمشيئته مادام لهم ، أى للأمريكيين والإسرائيليين ، مصلحة أكيدة في أن يجعلوا العرب منقادين لهم وخاضعين لمشيئتهم ؟ المهم في نظر الأمريكيين والإسرائيليين ، فيما يبدو لي ، ليس هذا الانقياد أم عدمه ، ولكن موضوع الانقياد ووجهته . فإذا استطاعوا أن يضعوا نظاماً للتعليم يجعل العرب أكثر استعداداً للانقياد للسياسة والإرادة الأمريكية وأكثر قبولا للتصالح مع إسرائيل ، ونسيان محنة الفلسطينيين ، والسكوت على طريقة إسرائيل في إرهابهم ، فلابد أنهم سوف يفضلون هذا النظام من نظم التعليم على نظام آخر يجعل العرب أكثر استقلالا في يفضلون هذا النظام من نظم التعليم على نظام آخر يجعل العرب أكثر استقلالا في المأد حرية في الفكر وأكثر محارسة لملكة النقد .

والملاحظ على أى حال، أن الأمريكيين فى داخل بلادهم، قد أرسوا عبر تاريخهم القصير نسبيا، أسس نظام للتعليم لا يشجع أولادهم وبناتهم على النقد والتفكير المستقل. صحيح أنهم طوال تاريخهم كان يزعمون بغير ذلك، ولكن هذا لا يغير من الحقيقة شيئاً، وهى أن الشعب الأمريكي من أكثر شعوب العالم

انقياداً لما تقوله له السلطة، ومن أقلها صبرا على من يخرج على الرأى السائلا والمألوف. صحيح أن التليفزيون قد يكون مسئولا عن إضعاف الروح النقدية لدى الشعب الأمريكي أكثر من المدرسة، ولكن الحقيقة أن المدرسة الأمريكية تساهم مبكرا في خلق هذا الاستعداد النفسي لقبول الرأى الشائع دون مناقشة، والتسليم بما تقوله السلطة دون تردد، بل والنظر نظرة الشك والريبة إلى كل معارض حقيقي أو متمرد على الرأى السائد والمألوف، وأن الحرية التي يزهو بها نظام التعليم الأمريكي هي في أغلب الأحوال حرية في أمور قليلة الأهمية، وتتعلق في الأغلب بحق الاختيار بين بدائل لا يوجد بينها فوارق مهمة، مثلما هو الحال في الانتخابات السياسية حيث يظن الناخب أنه يتمتع بحرية واسعة بينما هو يختار في الحقيقة بين حزبين ليس ثمة أي فارق مهم بينهما.

وعلى أى حال فلنفرض جدلاً أن نظام التعليم الأمريكى يشجع بالفعل على تنمية ملكة النقد والاستقلال فى الرأى، ولكن يأتى التليفزيون وسائر وسائل الإعلام لتعمل فى الاتجاه المضاد تماماً، فما وجه الحماس لإدخال نظام التعليم الأمريكى فى بلد كالعراق أو غيره، ما دام أنه سيدخل مصحوبا بالتليفزيون الأمريكى وسائر ملامح نظام الإعلام الأمريكى ؟ بل إن التليفزيون قد دخل بالفعل المدرسة الأمريكية، والمدرسة الأمريكية لا تطلب من تلاميذها أن يكفوا عن تعريض أنفسهم للتليفزيون ساعات طويلة كل يوم، ولا تتوقع منهم غير ذلك، بل تحاول المدرسة الأمريكية (ولا شك أن هذا أيضاً سيجرى تطبيقه فى العراق وغيره إذا قدر للأمريكيين تنفيذ ما يريدون) تشجيع التلاميذ على التأقلم والتكيف مع مختلف مظاهر الحياة فى خارج المدرسة، ومن أهمها بالطبع البرامج التليفزيونية.

هناك أمر آخر لا يقل عن كل ذلك أهمية ، وهو أن الفلسفة الأمريكية فى التعليم ، كما فى غيره ، تفترض أن الديكتاتورية والتسلط والإرغام وتقليص الحريات لا تأتى كلها إلا من مصدر واحد هو الدولة ، ومن ثم تفترض أن الحرية والاستقلال فى الرأى لابد أن يزيدا مع كل تقلص فى دور الدولة . وهذا الموقف يغض البصر تماماً عن مصدر آخر لا يقل خطره فى العصر الحديث عن خطر سلطان الدولة فى التضييق من حريات الناس ، إن لم يزد ، وهو سلطان الشركات التجارية . الفرق الحقيقى بين خطر الدولة وخطر الشركات التجارية فى تقييد حريات الناس

وإفقادهم استقلالهم في الرأى، لا يتعلق بقوة الأثر بل بطريقة إحداثه. فالدولة لديها السجون وليس للشركات التجارية مثلها. والإرغام الذي يأتي من جانب الدولة غليظ وظاهر ومباشر، بينما الإرغام الذي يأتي من الشركات التجارية ناعم ومستتر وملتو. ولكن من الصعب أن نقول أيهما أسوأ من الآخر. كلاهما، تسلط الدولة وتسلط الشركات التجارية، يحول الناس إلى قطيع مطيع ومسالم، ولكن الخطر من ذلك قد يكون أكبر عندما تأتي الطاعة والمسالمة مقترنتين بالرضا الناتج عن تطويع المخ، مما إذا اقترنتا بالسخط الناتج عن استخدام العنف. فإذا جاء نظام التعليم الأمريكي ليفتح الأبواب على مصاريعها (كما لابد أن يفعل إذا دخل معه النمط الأمريكي للحياة) أمام نفوذ الشركات العملاقة التي تبيع مختلف السلع والخدمات، بما في ذلك الخدمات الثقافية والإعلانية، فللمرء أن يتصور أثر ذلك على تشجيع أو تعطيل حرية الاختيار أو الاستقلال في الرأى.

فإذا كان هذا النمط الجديد من التعليم والحياة المطلوب إدخاله في بلد عربى ينتمى إلى ثقافة مغايرة، ويتبنى في الأصل قيما مختلفة في الحياة والعلاقات الاجتماعية، وكان المطلوب من تطبيق هذا النمط الجديد من التعليم إحلال هذه الثقافة المغايرة والقيم المختلفة، بزعم تفوقها و «تخلف» الثقافة المطلوب عزلها وإزاحتها، فللمرء أيضاً أن يتصور الخسارة المضاعفة التي ستصيب حرية الاختيار والاستقلال في الرأى.

أضف إلى كل ذلك ما قد يترتب على هذا التغيير المخطط لنظام التعليم من زيادة في جرعة تعليم اللغة الأجنبية، عن الحد اللازم، وتقليل جرعة تعليم اللغة القومية، خاصة إذا كانت هذه الزيادة من ناحية والتقليل من ناحية أخرى نتيجة لمجرد تسلط أمة على أمة، دون أى مبرر مقبول يستند إلى توسيع المعارف وتعميق الفهم، أو كانت نتيجة شعور بالدونية واحتقار النفس دون أى مبرر لهذا الشعور وهذا الاحتقار. إذا حدث ذلك فإن الخسارة والضرر يتضاعفان عدة مرات، وتصاب الأمة ليس فقط في عقلها وثقافتها بل وأيضاً في كبريائها واحترامها لنفسها. بل والأرجح أن يترتب على هذا التدهور في حال اللغة العربية والتهاون في تعليمها ضعف حتى في الملكة الإبداعية والقدرة على الابتكار. إذ أدرك علماء التربية منذ وقت طويل العلاقة بين قدرة المرء على الإبداع والابتكار وبين ميله للتفكير والتعبير عن نفسه

بلغته القومية أو بلغة أجنبية. قد لا تكون هذه العلاقة قوية في ميدان العلوم الطبيعية والتكنولوجيا، ولكنها تكاد أن تكون مؤكدة في غير ذلك من ميادين الفكر والإبداع، كما في العلوم الاجتماعية والدراسات الإنسانية والفلسفة والآداب. وقد وقع في يدى منذ وقت قريب تقرير قام بترجمته الدكتور عبد الرشيد الصادق محمودي ونشر في جريدة أخبار الأدب (١٥ سبتمبر ٢٠٠٢) وكاتب التقرير هو المستشرق الفرنسي لويس ماسينيون الذي كان أستاذاً لطه حسين في الجامعة المصرية (جامعة القاهرة) وكتبه في ١٩١٣ أي منذ تسعين عاماً، عن حركة الأفكار الفلسفية وتدريس الفلسفة في البلاد العربية. فإذا به يصف في إحدى فقرات هذا التقرير حالة الطلاب المصريين الذين تلقوا تعليما حديثا، بالعبارات الآتية:

"هؤلاء الطلاب تخرجوا في المدارس الحكومية واطلعوا على معظم الأفكار العصرية ولكنهم لم يتعلموا مناهجنا إلا على نحو سطحى، والأسوأ من ذلك أنهم قد تلقوا هذا الإعداد الفكرى بلغة أجنبية، هي الإنجليزية، دون أن تتاح لهم أي فرصة لتنمية معرفتهم بالعربية عن طريق التفكير بلغتهم الأصلية. ومن ثم فهم عاجزون تماماً عن التفكير على نحو أصيل، إذ يبدو من المستحيل تقريبا (كقاعدة عامة) ابتكار أي شيء بلغة مستعارة وبأداة مصطنعة، وذلك أن الأداة لن تسمح أبداً للطاقات الكامنة في أعماق الشخصية بأن تؤدى دورها بنفس المرونة التي تتوافر للغة الأصلية».

#### 泰 林 林

دعنا الآن نتأمل بروية أكبر، هذا التحقير المستمر لطريقة الحفظ عن ظهر قلب، كبديل للتحليل والفهم، وهو البديل الذي يزعم أن النمط الأمريكي في التعليم يقوم عليه ويشجعه.

فلنتفق أولاً على أنه لا وجه للدفاع عن نظام للتعليم يقوم على ترديد المعلومات بغير فهم، ويطلب من التلميذ أن يحفظ عن ظهر قلب المعلومة أو القانون العلمى بصرف النظر عما إذا كان يفهم أو لا يفهم مغزى المعلومة أو أساس القانون العلمى وسببه، ويقيم التلاميذ على أساس قدرتهم على الحفظ وقوة ذاكرتهم بدلاً من القدرة على التحليل والفهم. والضرر من هذا النوع من التعليم واضح ولا يحتاج إلى بيان، فهو فضلاً عما يقترن به عادة من عذاب للتلميذ، وفقدان متعة التعلم،

لابد أن يقلل من فرص الابتكار والإضافة إلى العلم، حيث لا ابتكار و لا إضافة إلى العلم دون فهم .

كل هذا صحيح، ولكن من الصحيح أيضاً أنه ليس لكل معلومة من المعلومات ولا لكل عنصر من عناصر المعرفة سبب ينبغى دائماً الإحاطة به. بعبارة أخرى، لابد من الاعتراف بأن هناك أنواعاً من المعلومات، وبعض عناصر المعرفة المطلوبة، لا يجدى معها دائماً محاولة معرفة سببها، ومن ثم قد لا يكون من المجدى أن يطلب من التلاميذ استقصاء أو معرفة هذا السبب.

فلنضرب بعض الأمثلة على ذلك. إن أسماء المدن أو الدول أو الناطق لابد بالطبع أن يكون لها أسباب، ترجع إلى ظروف أو أحداث تاريخية، ولكن من غير المجدى (بل قد يكون من العبث التام) أن يطلب من التلاميذ في كل مرة يدرس لهم فيها درس في الجغرافيا أن يعرفوا أو يستقصوا السبب الذي سميت من أجله هذه المدينة أو هذا النهر بهذا الاسم دون غيره. يمكننا أن نقول مثل هذا على كثير من المعلومات الجغرافية والتاريخية. فمن المفيد مثلا أن يعرف التلميذ أن الملك الفرنسي الذي قامت في عهده الثورة الفرنسية كان اسمه لويس السادس عشر وليس الخامس عشر أو الرابع عشر، ولكن من العبث الإصرار على الخوض في تفاصيل التطور التاريخي الذي أدى في النهاية إلى أن يكون لويس الثورة الفرنسية هو السادس عشر في الترتيب وليس أقل أو أكثر من ذلك.

إن مثل هذا يمكن أيضاً قوله في بعض الحقائق الرياضية. نعم، هناك "سبب" بالطبع، بمعنى من المعانى، لكون حاصل ضرب  $0 \times 7$  ثلاثين وليس أكثر أو أقل من ذلك. ولكن من العبث أيضاً إنفاق وقت على البحث عن هذا "السبب"، والتلميذ الذي يتوقف في كل خطوة من خطوات جدول الضرب بحثا عن "سبب" كل خطوة لن يحصل الكثير من العلم.

كذلك فيما يتعلق بقواعد النحو لأى لغة من اللغات. ليس من المفيد، فيما أظن، إنفاق وقت على محاولة "فهم" لماذا كان المفعول به منصوبا في اللغة العربية والفاعل مرفوعا بدلاً من العكس. نعم، لابد أن هذا أيضاً له سبب، ولكن ليس من المفيد (لمعظم متعلمي اللغة على الأقل) معرفة هذا السبب.

إنى لا أنوى بالطبع محاولة استقصاء ما يجب «حفظه» وما يستحسن «فهمه»، ولكن أريد فقط أن أزعم أن هناك من عناصر المعرفة اللازمة، ما قد لا يفيد إنفاق الوقت على «فهمه» ومن المفيد مع هذا «حفظه».

هناك بعض الأمثلة الأخرى على بعض عناصر المعرفة التى لابد بالطبع من الإصرار على فهمها ولكن قد يكون من المفيد جداً، بالإضافة إلى ذلك، حفظها عن ظهر قلب. من أوضح الأمثلة على هذا أن يحفظ المسلم أجزاء من القرآن الكريم، والمسيحى أجزاء من الإنجيل. الفهم والاستيعاب مطلوبان في كلا الحالين بالطبع، ولكن بعض الحفظ أيضاً مطلوب ومفيد.

أضف إلى ذلك أيضاً حفظ بعض النماذج الرفيعة من الأدب والشعر حيث لابد هنا طبعاً من الفهم والاستيعاب، ولكن كم أفاد الحفظ هنا في صقل لغة من يقوم بالحفظ وتعميق إحساسه بجمال هذه اللغة. لقد ظلت أجيال متتالية من الإنجليز تحفظ أجزاء من شكسبير عن ظهر قلب، وكذلك فعلت أجيال متتالية من الفرنسيين مع راسين، ومن الألمان مع جوته. . إلخ. وكم أفادت أجيال من المتعلمين المصريين والعرب من حفظ القرآن الكريم وشعر المعلقات وغيرها من عيون الشعر والنشر العربي، في الارتفاع بمستوى التعبير والفصاحة، والتمكن من الحصول على الكلمة المناسبة بالضبط للمعنى المقصود. فضلاً عما تتضمنه درجة معقولة من الحفظ من تمرين مفيد للنفس على ممارسة فضيلة الصبر والانضباط لا تختلف كثيراً عما يستهدف من تدريب الجنود على القيام ببعض الأعمال الشاقة، التي قد لا تكون ذات فائدة في حد ذاتها إلا تحقيق هذا الانضباط نفسه.

إنى لا أقول هذا مدفوعا بالرغبة فى الدفاع عن نظام قديم فى التعليم بالحق أو بالباطل، ولكن فقط لألفت النظر إلى عدة أمور مهمة كثيراً ما تغيب عن البال تحت وطأة الاستخفاف بكل ما هو قديم وتقديس كل ما هو جديد. من هذه الأمور أن الحفظ عن ظهر قلب ليس مستهجنا ومرفوضا فى جميع الأحوال. وهناك من المهتمين بأمر التعليم فى الولايات المتحدة والغرب عموماً من يشكون من قلة حصيلة التلاميذ وتدهورها بسبب المبالغة فى ترك الحرية للتلاميذ فى تحديد ما يتعلمونه وما لا يتعلمونه، ما يحصلونه من معلومات وما يتركونه.

وقد شكا بعض التربويين من أن السماح للطفل الصغير بأن يسأل باستمرار عن سبب أو تبرير لما يطلبه منه أبوه أو أمه (وكذلك معلّمه)، كثيراً ما يبلغ درجة الشطط. وهناك من التربويين الأمريكيين أيضاً من يمتدح في نظام التعليم الياباني أو الألماني وجود درجة أكبر من الصرامة والانضباط والإصرار على تحصيل التلميذ حداً أدنى من المعلومات بالمقارنة بما يطالب به عادة التلميذ الأمريكي.

بل إنى أذهب إلى حد القول بأن الميل المتزايد لانتسار العنف فى المجتمع الأمريكى، بل وداخل المدرسة الأمريكية نفسها، قد لا يكون منبت الصلة بنظام فى التعليم تسيطر عليه روح التدليل الزائد للتلاميذ والمبالغة فى التساهل معهم، بزعم تنمية الشخصية واحترام الميول الفردية وتشجيع التفرد والتميز، وهو نظام ساعد مع ذلك على خلق مجتمع من أكثر مجتمعات العالم نفوراً من أى خروج عن المألوف، اللهم إلا فيما يتعلق بإنتاج السلع وتسويقها.

من الحماقة القصوى إذن أن نظن أن أحداً قد توصّل بعد إلى النظام المثالى فى التعليم والتربية، أو أن المجتمع الأمريكى بالذات لديه ما يعلمه لبقية البشر فى هذا الصدد أكثر من غيره. وإذا كان التواضع فضيلة مطلوبة ومحببة، فهى أكثر ما تكون وجوباً عندما يصل الأمر إلى حد محاولة تشكيل عقول الناس وتغيير طريقتهم فى التفكير.

# (٧) التهديد الأمريكي للمثقفين العرب

كنت أظن أننى سأقرأ للدكتور سعد الدين إبراهيم أستاذ الاجتماع الشهير - بعد المحنة الطويلة التى مر بها - كلاماً مختلفاً فى مضمونه عما قرأته فى مقاله الذى نشرته جريدة الحياة (٢٠٨/ ١٣) تحت عنوان «نعم بيد عمرو . . إن لم تسارع أيدينا إلى التغيير» . ولكنى وجدت المقال لا يزيد كثيراً ، إلا فى درجة الشطارة والمهارة عما قرأناه خلال الأعوام الأخيرة ، وعلى الأخص بعد أحداث ١١ سبتمبر ٢٠٠١، ولازلنا نقرأ مثله بأقلام كتّاب ينتمون إلى المدرسة نفسها . فهى فعلا مدرسة كاملة ، وليست كتابات متناثرة لكتّاب مختلفى المشارب . إنها مدرسة لا تفصح كتاباتها وليست كتابات من شعبها ومسالكها الملتوية والمعوجة ، ليس مهمة عسيرة . وهى مدرسة أجدنى أختلف مع كل مقدماتها واستنتاجاتها ، سياسياً وأخلاقياً ، ولكنها مدرسة تتمتع الآن للأسف بكل الامتيازات فى صحفنا ومجلاتنا ، كما فى صحف العالم ومجلاته ، عا يجعل الاشتباك معها ضروريا وواجباً ، وإن كان أيضا ثقيل الوطأة على النفس .

شىء واحد أتفق فيه مع هذه المدرسة، ومع مقال د. سعد الدين إبراهيم، وإن اختلفت معهما فى كل ما عدا ذلك. هذا الشىء الواحد هوأن حال العرب اليوم حال سيئ جداً ويرثى له. أما «كل ما عدا ذلك»، من تفسيرات واستنتاجات وتقييمات سياسية وأخلاقية فأجده منافيا لأى قراءة منصفة للتاريخ فضلاً عن مجافاته للمنطق والحس السليم.

هناك طبعاً عشرات الروايات التي يمكن أن تروى بها قصة العرب خلال القرنين الماضيين. وسأبدأ مباشرة بأن أذكر كيف أقرأ أنا هذا التاريخ ولوباختصار شديد، حتى يصبح من الممكن بيان أوجه اعتراضي على طريقة سعد الدين إبراهيم في رواية هذا التاريخ واستخلاص النتائج منه .

عندما بدأ اتصال العرب بالغرب بقدوم الحملة الفرنسية إلى مصر منذ قرنين، كان العرب يعانون من حكم عشماني ظالم ومتخلف وشديد الوطأة، سياسياً واقتصاديا وثقافيا.

لم يكن العرب يعانون من أى عيب طبيعى فى دينهم أوعقليتهم أوأخلاقهم أوثقافتهم أولغتهم يمنعهم من النهضة، وإنما كان فى ظروفهم السياسية والاقتصادية وتاريخهم القريب، وموقعهم الجغرافى بالنسبة لأوروبا، ومطامع انجلترا وفرنسا فيهم، ما يضع عراقيل جسيمة فى وجه هذه النهضة. ومع كل هذا كانت هناك، فى العقود الأخيرة من القرن الثامن عشر وأوائل القرن التاسع عشر، بوادر كثيرة لإمكانية النهوض والتقدم، فى كثير من البلاد العربية، كان يمكن أن تنضج وتأتى بشمراتها، خاصة فى ظل الضعف الذى أصاب الدولة العشمانية، لولا قدوم الاستعمار الأوروبى.

نعم، جاء هذا الاستعمار بأشياء طيبة كثيرة، من المطبعة التي أتي بها نابليون، إلى فك طلاسم حجر رشيد واللغة الهيروغليفية، إلى بناء خزانات وإصلاح نظم الرى، إلى استحضار التكنولوجيا الحديثة التي أمكن بها اكتشاف النفط وغيره من الموارد الطبيعية التي تهم الغرب (ولكن كان لابد أن يستفيد منها العرب أيضاً) الموارد الطبيعية التي تهم الغرب (ولكن كان لابد أن يستفيد العرب من هذا أيضاً). الاستعمارية ورعاياهم (ولكن كان لابد أن يستفيد العرب من هذا أيضاً). وهكذا. كل هذا صحيح، ولكن كانت حصيلة قرن ونصف من الحكم الاستعماري، أيا كانت صورته، احتلال مباشر كما في مصر والسودان وبقية شمال أفريقيا، أوانتداب كما في شرقي البحر المتوسط، أوحماية كما في دول الخليج، أفريقيا، أوانتداب كما في شرقي البحر المتوسط، أوحماية كما في دول الخليج، بالنموالاقتصادي ورفع مستوى المعيشة وتطوير الصناعة، أوفيما يتعلق بالتعليم ومحوالأمية، أوبتوزيع الدخل وملكية الأراضي، أوالمستوى الصحي لغالبية السكان. أما الديمقراطية فقد ظلت، حتى في أحسن الحالات، صورية وشكلية الى حد كبير رغم كل ما يقال في الإشادة بالنظام الليبرالي فيما بين الحربين، فقد الهي حد كبير رغم كل ما يقال في الإشادة بالنظام الليبرالي فيما بين الحربين، فقد

ظلت حكومات الأقلية هى التى تتبادل حكم البلاد، ولا تترك أى بادرة لاحتمال وصول حزب يتمتع بشعبية حقيقية إلى الحكم، من دون أن تتدخل الدولة الاستعمارية بالتعاون مع القصر أومع ملاك الأراضى الكبار الذين ظلوا يسيطرون على الحياة السياسية لمصلحتهم ومصلحة الدولة الاستعمارية.

هل كان يمكن للعرب أن يحققوا نتائج أحسن مما تحقق بالفعل، حتى فى ظل الاستعمار؟ لا أظن. كان من المكن أن نتصور تطوراً أفضل بعض الشيء فى ميدان التعليم، بجهود أهلية حتى فى ظل الاستعمار، وربما أيضاً فى ميدان الصحة أوالخدمات الاجتماعية الأخرى، ولكن ليس هناك أى سبب جدى للاعتقاد بأن الصورة العامة للمجتمع والسياسة والاقتصاد كان يمكن أن تكون مختلفة عندما ترك الاستعمار الأوروبي البلاد العربية فى منتصف القرن العشرين عما كانت بالفعل. فالاستعمار كان حجر عثرة حقيقية، وليست وهمية، في طريق أى تنمية صناعية فعالة، وأى تقدم حقيقى فى التعليم، وأى إصلاح سياسي جدى يجعل للناس العاديين صوتا فى إدارة شئون بلادهم. عندما كان المصريون والسوريون والعراقيون والجزائريون والسوديون وبقية العرب يقولون إنه لا تقدم فى أى شأن من شئونهم إلا إذا جلا المستعمر عن أراضيهم، لم يكونوا إذن واهمين أومجانين بل كانوا يلمسون كيد الحقيقة. وقد كان الهنود والصينيون وبقية الأسيويين وسائر كانوا يلمسون كيد الحقيقة أيضاً. فلا داعى الآن الإنكار هذا ولا موجب للسخرية منه.

ما أكثر ما قاله الإنجليز والفرنسيون عن العرب، كما قالوا عن الهنود والصينيين والأفارقة وسائر الشعوب التي استعمروها، من أنهم لم يؤهلوا بعد لحكم أنفسهم، أوأنهم لا يميلون بطبعهم إلى الديمقراطية، كما يقول الأمريكيون الآن عن العرب والمسلمين، أوأنهم شعوب زراعية لا يفهمون الصناعة، وغير مؤهلين لها، كما يقول كتاب النيويورك تايمز والواشنطون بوست الأمريكيتين والإيكونومست البريطانية اليوم، من أن العرب فشلوا في تحقيق التنمية الاقتصادية لعيوب كامنة فيهم. وهذا وذاك كلام كان لابد أن نكون الآن محصنين ضده ونخجل من ترديده.

تلت رحيل الاستعمار الأوروبي في منتصف القرن العشرين فترة مدهشة، لم تدم في الحقيقة أكثر من عقدين، هما عقدا الخمسينيات والستينيات، ولم ندرك إلا حديثا كم كانت هذه الفترة قصيرة وكم كانت استثنائية. ولكننا كنا في أثنائها نظن أنها هي التي تمثل المستقبل وأنها هي التي تعبر عن «اتجاه التاريخ». نحن ندرك الآن كم كنا مخطئين في هذا. فعندما ننظر الآن إلى فترة الخمسين عاماً الأخيرة كلها، أي إلى النصف الثاني من القرن العشرين، لابد أن نعترف بأن السمة الرئيسة لهذه الفترة، أواحدي سماتها الأساسية، هي حلول الهيمنة الأمريكية محل الهيمنة الأوروبية. نعم، كانت هناك الحرب الباردة، وكم شغلتنا هذه الحرب، وكم علقنا الأمال بسببها على إمكانية تحرير إرادة الشعوب المستضعفة ووقوفها على الحياد وعدم اضطرارها للانحياز غربا أوشرقا. ولكن ها قد ظهر الآن كم كانت هذه الآمال مبالغا فيها. فتوازن القوة بين المعسكرين، الغربي والشرقي، لم يستمر في الحقيقة طويلا، بل وكان «الخطر الشيوعي» و «التهديد السوفيتي» أقل بكثير، في الحقيقة، عما كان يحب الأمريكيون أن يصوروهما (مما يذكر بشدة بما يقوله الأمريكيون اليوم عن خطر الإرهاب الإسلامي وتهديده لأمن العالم بأسره). ولم ينتصف عقد الستينيات حتى بدأ عصر الوفاق بين المعسكرين الذي وضع حداً حاسما لقدرة أي بلد من بلاد العالم الثالث على الإفادة من تنافس المعسكرين، في تحقيق التحرر واستقلال الإرادة . ولم تأت الثمانينيات حتى اتضح بما لا يترك مجالاً للشك، التفوق الأمريكي وانتهاء عصر التهديد السوفيتي إلى غير رجعة. بل حتى عندما كانت الحرب الباردة في عنفوانها، كانت قدرة البلاد العربية، وسائر بلاد العالم الثالث، على الاستفادة من توازن القوة بين المعسكرين، أقل بكثير مما نظن، إذ كانت هناك حدود لاستعداد إحدى القوتين العظميين للدخول في عراك حقيقي مع القوة الأخرى بسبب مشكلة من مشاكل العالم الثالث. وعلى أي حال، فقد اقتصر التأثير السوفيتي في المنطقة العربية على مواقع قليلة، وبقيت الهيمنة الأمريكية كاملة في معظم البلاد العربية . بل وحتى في تلك المواقع القليلة التي كان للسوفييت فيها وجود محسوس، كما في مصر في الستينيات، كانت هناك حدود لقدرة مصر على الإفادة من هذا الوجود السوفيتي في علاقتها بالولايات المتحدة، بسبب عجز الاتحاد السوفيتي عن تعويض مصر عن الواردات الغذائية الأمريكية،

واعتماد مصر بدرجة ملموسة، في أعقاب هزيمة ١٩٦٧ على معونات عربية تأتى في الأساس من دول وثيقة الصلة وشديدة الاعتماد بدورها على الولايات المتحدة.

دعنا نعترف بصراحة إذن بأن النصف الثانى من القرن العشرين كان ، على الأقل فيما يتعلق بالعلاقات الخارجية للعرب ، هوفى الأساس عصر استبدال الهيمنة الأمريكية بالهيمنة الأوروبية . قد لا يكون استخدام لفظ «الاستعمار» مناسباً تماماً في الحالة الأمريكية ، ولكن لفظ الهيمنة كاف وملائم كل الملاءمة لوصف الحالتين : الأوروبية والأمريكية . تغير الخطاب الإنشائي بالطبع عما كان . فأمريكا رفعت شعار التنمية الاقتصادية بدلا من الشعارات الأوروبية عن التمدين والتحضر . وأمريكا الآن ترفع شعارات الديموقراطية ومكافحة الإرهاب بدلا من شعارات أوروبا عن حماية الأقليات وإحلال الأمن ، ولكن الحقيقة الكامنة وراء كلا الصنفين من الشعارات لا يجب أن يخفيها أي منصف .

كان هذا هوأيضاً حال معظم دول العالم التي سميت "بالعالم الثالث»، فقد خضع معظمها بعد استقلالها عن أوروبا لهذه الهيمنة الأمريكية، ولكن فيما يتعلق بالعرب بالذات، اقترنت هذه الهيمنة الأمريكية بشيء أفظع من أي شيء جلبه الاستعمار الأوروبي، ومن أي شيء جلبته الهيمنة الأمريكية لأي منطقة أخرى في العالم، وهوغرس دولة إسرائيل في قلب العالم العربي. لست في حاجة لإعادة رواية قضية إسرائيل مع العرب منذ عام ١٩٤٨ : كيف ساعدت الولايات المتحدة على إنشائها، وكيف ساهم الدعم الاقتصادي والعسكري الأمريكي لإسرائيل في ضمان استمرار هذه الدولة وتوسعها، وكيف أدت إسرائيل إلى تبديد جزء كبير من موارد العرب الاقتصادية، وعطلت تطورهم السياسي ووحدتهم، ومن ثم أضاعت جزءاً كبيراً من عمرهم. وكانت المحصلة النهائية لخمسين عاماً من الهيمنة الأمريكية وإقامة وتوسع الدولة الإسرائيلية هي ما نراه الآن من بؤس حال العرب في شتى المجالات، عما يبكي عليه سعد الدين إبراهيم كما نبكي عليه نحن. ولكن فيما عداً اشتراكنا في البكاء، ليس هناك شيء واحد مشترك بيننا وبينه. فهويزعم أن الذي جلب كل هذا الخراب وضيّع كل هذا العمر الطويل من تاريخ العرب هوالعرب أنفسهم، وأن أمريكا بريئة وإسراثيل بريئة، ونحن فقط المذنبون، إما بسبب حكام أفاقين أوبسبب سكوتنا على حكام أفاقين. أما نحن، فنقول ما فرغت من قوله حالاً.

نعم، كان من الممكن للعرب أن يفعلوا بعض الأشياء لتحسين حالهم بعض الشيء، حتى في ظل الهيمنة الأمريكية ووجود السرطان الإسرائيلي. ولكن الأمر هنا لا يختلف كثيراً عن الحال في ظل الاستعمار الأوروبي. ففي تلك الحالة أيضاً كان من الممكن أن تكون حصيلة الاستعمار الأوروبي في منتصف القرن العشرين أفضل قليلا لوكان أغنياء العرب قد أنفقوا مثلا أكثر مما أنفقوه على إنشاء المدارس، أوتبرعوا بمبالغ أكبر لبناء المستشفيات أوكان الإقطاعيون العرب أشد حرصا على الصالح العام. . إلخ. ولكن كل شيء يدل على أن المحصلة النهائية لقرن ونصف من الاستعمار الأوروبي لم يكن من الممكن أن تكون أفضل بدرجة محسوسة مما حدث بالفعل. فقد كان الفشل تماماً في آسيا كما في أفريقيا، كما في أمريكا اللاتينية مع اختلاف الظروف والثقافات، فيما عدا ظاهرة الاستعمار. وأسباب الفشل تعود دائما إلى سبب واحد أعظم: وهوأن الدولة الاستعمارية الأوروبية كانت على استعداد لأن تفعل المستحيل وترتكب أكبر الفظائع لتعطيل التصنيع، وتعطيل النموالديمقراطي وتعطيل غوالأنواع المطلوبة من التعليم والثقافة، وتعطيل التعاون أوالاتحاد بين عدد من البلاد المستعمرة والتواقة إلى الاتحاد، بما في ذلك طبعاً البلاد العربية.

وهكذا كان الحال بالضبط فى ظل الهيمنة الأمريكية. الولايات المتحدة وإسرائيل على استعداد لأن تفعلا المستحيل من أجل تخريب التنمية، وتعطيل التطور الديمقراطى ووضع العراقيل فى وجه إصلاح التعليم والثقافة وفى طريق تحقيق أى صورة مجدية للتعاون العربي أوالوحدة العربية.

يؤيد هذا الاستنتاج أن العرب (مثل غيرهم من الأم) كانوا يثبتون قدرتهم على التقدم في مختلف الميادين بمجرد أن تتاح لهم ظروف دولية مواتية . حدث هذا مرة في عصر محمد على ومرة في عصر عبد الناصر . ولكن الفترتين كانتا للأسف قصيرتين للغاية ، فلم تدم في عصر محمد على أكثر من ثلاثين عاماً ، بأقصى تقدير (١٨١٠ ـ ١٨٤٠) ولم تدم في عصر عبد الناصر ، بأقصى تقدير أيضاً ، على ١١ عاماً (٥٦ ـ ١٩٦٧) . كان التقدم في مختلف الميادين ، الاقتصاد والتعليم والثقافة والإصلاح الاجتماعي ، مدهشاً بكافة المقاييس . فماالذي حدث بعد أن بدأت الولايات المتحدة تمارس قبضتها القوية؟ .

خذ مثلا حالة مصر. لقد مضى الآن ثلاثون عاماً على عودة الصفاء والوئام إلى العلاقة المصرية الأمريكية. ففي عام ١٩٧٢ طرد أنور السادات السوفييت من مصر، وبعدها بعامين استقبل في مصر الرئيس الأمريكي نيكسون وكأنه الإمبراطور الروماني يأتي لتفقد الدرة الجديدة التي أضيفت حديثاً إلى مستعمراته. وأعلنت سياسة الانفتاح الاقتصادى التي لازلنا نعيش في ظلها حتى الآن. فماذا كانت حصيلة ثلاثين عاماً من الهيمنة الأمريكية على مصر؟ كانت الحصيلة هي ما لخصه ذلك التقرير المشتوم، تقرير «التنمية الإنسانية العربية لسنة ٢٠٠٢»، الصادر عن برنامج الأمم المتحدة للإنماء في العام الماضي، والذي يقتطفه الجميع ولا يمر يوم من دون أن يستشهد به من يريد الإساءة إلى العرب. وكان آخر من اقتطفه واستشهد به سعد الدين إبراهيم في مقاله المشار إليه. والمشكلة في هذا التقرير ليست في أنه يحتوي على عكس الحقيقة ولكن المشكلة فيه أنه يقول أنصاف الحقائق وبطريقة توحي بإلقاء المسئولية على أبرياء وتبرئة المذنبين الحقيقيين، ومن ثم ينتهي التقرير لا إلى تحليل الوضع العربي بل إلى التشهير بالعرب وتحقيرهم وتشويه سمعتهم. والقول، كما فعل سعد الدين إبراهيم، هووغيره، بأن التقرير لابد أن يكون صحيحاً لأن كتابه خبراء عرب مرموقون، قول مرفوض تماماً لأن الخبراء العرب المرموقين الذين وضعت أسماؤهم في صدر التقرير كتبوا الأوراق الخلفية ولم يقرأوا النص النهائي إلا بعد نشره، وبعضهم بمن عرض عليهم النص قبل النهائي اعترضوا بشدة عليه فلم يسمع لهم كلام ولم يُلتفت إليهم، ومع ذلك بقيت أسماؤهم في صدر التقرير لتزيينه وتجميله، وتمكين المستفيدين من التشهير بالعرب واستخدام التقرير هذا الاستخدام.

باختصار شديد: العرب اليوم في حال سيئ جداً. لا جدال في هذا. وفي مختلف المجالات: السياسة والاقتصاد والثقافة والتعليم. ولخ. ولكن لا شيء في طبيعة العرب ولا عقليتهم ولا دينهم ولا أخلاقهم يفسر هذه الحالة. وإنما أقرب التفسيرات إلى العقل هي الاستعمار الأوروبي مرة، والهيمنة الأمريكية مرة، والوجود الإسرائيلي بدعم من هذا الاستعمار وتلك الهيمنة. نعم، العرب ارتكبوا أخطاء كثيرة، ولكن ليست أكثر مما ارتكبته شعوب أخرى كثيرة. وتصحيح الأخطاء في ظل الهيمنة والخضوع لقوة عاتية أصعب بكثير من تصحيحها في ظل

الحرية والاستقلال الحقيقى. نعم، صبر العرب على حكام فاسدين لأطول من اللازم. ولكن المسئولية تقع فى الأساس عمن جلب هؤلاء الحكام الفاسدين فى الأصل ودعمهم ولا يزال يدعمهم بالسلاح والأموال، رغم كل التظاهر بعكس ذلك.

نعم، كان هناك، حتى فى ظل هذا الوضع المظلم، الكثير من الإصلاحات التى كان يمكن عملها، ولكنها إصلاحات هامشية لم يكن من الممكن أن تغير الصورة الشاملة، فضلاً عن أنه فى ظل مناخ عام من الإحباط الذى تخلقه هذه الصورة الشاملة، من الصعب أن نطلب من أحد أن يظهر حماسة لإصلاحات صغيرة هنا وهناك، إذ سوف يستمر اليأس من أن تسفر هذه الإصلاحات الصغيرة هنا وهناك عن أى تقدم حقيقى فى أحوال الناس، وسيظل الاعتقاد راسخاً بأنه حتى إذا أسفرت هذه الإصلاحات الصغيرة عن أى تقدم حقيقى فالدولة المهيمنة، هى أوإسرائيل أوكلاهما، كفيلتان بإعادة الأوضاع إلى ما كانت عليه من سوء.

والسؤال الآن هو: لماذا لا يشعر د. سعد الدين إبراهيم بهذا الإحباط الذى نشعر به من الصورة العامة الناتجة عن الهيمنة الأمريكية والوجود الإسرائيلى؟ أنه لا يرى فى هذه الهيمنة ما يغضبه ويثير أعصابه؟ ربما كان هذا هوالتفسير.

فها هومقال يتناول كل شيء من أحوال العرب، سياسية واقتصادية وثقافية، ومن أيام الحملة الفرنسية على مصر في أواخر القرن الثامن عشر وحتى اليوم، ولكنه لا يحتوى على عبارة نقد واحدة للسياسة الأمريكية أوإسرائيل، أوجملة واحدة يمكن أن تسيئ إلى الولايات المتحدة أو تغضب إسرائيل. المسئولية كلها على العرب: حكاماً ومثقفين.

#### أنظر مثلا إلى الفقرة الآتية:

«الحالات الثلاث المذكورة أعلاه (العراق وفلسطين والسودان) هي نماذج درامية لصراعات ملتهبة وممتدة . . وقد مضى على كل منها ما لا يقل عن ثلاثين سنة من دون أن يحسمها العرب حربا أوسلما ، على الرغم من استنزافها مئات الآلاف من الأرواح وملايين من الدولارات ، وعلى رغم تعطيلها مسيرة التنمية والتقدم والديمقراطية في بلدانها ، بل في كل الوطن العربي . إن تفجير الصراعات الممتدة

والملتهبة قد لا تكون مسئولية الأنظمة العربية الحاكمة وحدها، وقد لا يكون المثقفون العرب مسئولين عنها أصلا. لكن مسئولية الحكام (أصحاب القرار) ومسئولية المثقفين (أصحاب الأفكار) هي في استمرار هذه الصراعات، وكأن لهم مصلحة في استمرارها، أوكأنهم عاجزون عن مواجهة شعوبهم باستحالة حسمها حربا، وعاجزون عن مصارحة شعوبهم بضرورة قبول الحلول الوسط التي تنطوى على مصالحات تاريخية بين الأطراف المتصارعة».

كيف نترجم هذه الفقرة إلى كلام مفهوم وصريح وواضح؟ لا أمريكا ولا إسرائيل تذكر بالاسم. العلاقة بين الولايات المتحدة وصدام حسين لا تذكر بتاتا، عما في ذلك دعمه بالسلاح والسكوت عليه لأكثر من ربع قرن وتأييد غزوه لإيران والسماح له بغزوالكويت بزعم أن الأمر لا يعنى أمريكا، ثم ضربه لإخراجه من الكويت بعد اقتطاع الثمن المناسب من دول الخليج، ثم السكوت عليه مرة أخرى لأكثر من عشر سنوات، بينما كان التخلص منه ممكنا وسهلا دون حرب أواحتلال، ثم التدخل بحجج واهية عندما أصبح التدخل ملائما لمصلحة الولايات المتحدة وإسرائيل. هذا عن العراق. أما عن السودان فلا كلمة واحدة تذكر عن دور إسرائيل في استمرار الحرب الأهلية وتقوية شوكة الجنوب مساهمة في تمزيق السودان وإمعانا في تفريق العرب وخلق قاعدة لإسرائيل عند منابع النيل مما كشفت عنه بما لا يدع مجالاً للشك وثائق أفرج عنها حديثا من وزارة الخارجية البريطانية. ناهيك عن فلسطين التي يبدووصف مأساتها، سواء في تفجيرها ابتداء أواستمرارها، وكأن المسئول عنها هم الحكام العرب (أصحاب القرار) والمثقفون العرب (أصحاب الأفكار)، أقرب إلى العبث منه إلى الكلام الجاد.

ما الذى يمكن أن يقصده الكاتب بالحديث عن «عجز» الحكام العرب عن حلّ الصراعات؟

ما الذى كنت تنتظره يا دكتور من حاكم عربى كصدام حسين حكم العراق لمدة تزيد على ثلث قرن بدعم وتأييد الولايات المتحدة؟ وإذا كانت إزالة حكمه سهلة إلى هذا الحد، كما تبين منذ شهور قليلة، فلماذا لم تفعل الولايات المتحدة أوإسرائيل ذلك في وقت مبكر قليلا؟ هل كنت تنتظر يا دكتور أن يكون صدام حسين هوالذى

يحل مشاكل العرب ويحقق لهم أمالهم في التنمية والتقدم والديمقراطية ثم خاب أملك فيه، وهذا هوسبب ما يبدوفي مقالك من غضب شديد؟ أم أن المسألة كلها تمثيل في تمثيل؟ وماذا عن بقية الحكام العرب الذين يتمتع معظمهم برضا ودعم أمريكيين لعشرات من السنين؟ هل فوجئت أيضاً يا دكتور بعجزهم عن حلّ مشاكل العرب مما أثارك إلى هذه الدرجة ودفعك إلى كتابة هذا المقال النارى؟ أم أنك كنت تعرف حقيقتهم طول الوقت ولكن لم يكن من المناسب لك أن تتكلم؟ وما هي هذه الحلول الوسط التي قدمتها أمريكا وقبلتها إسرائيل ورفضها الحكام العرب وشجعهم المثقفون العرب على رفضها؟ من الذي عطل قبول كل الحلول الوسط (والأسوأ من الوسط) منذ مبادرة روجرز في ١٩٧٠ وحتى اتفاقية أوسلوسنة ١٩٩٣ ، إسرائيل (بتأييد أمريكا كامل) أم مجرد «عجز الحكام العرب» وتشجيع المثقفين لهم؟ هل قدمت إسرائيل شيئاً يمكن قبوله ورفضناه، أم أن كل شيء مما يمكن قبوله أولا يمكن قبوله طرحه الأمريكيون والإسرائيليون ثم سحبوه، واقترحوه ثم عارضوه، فأدخلوا العرب في دوّامة دوّختهم وأنهكت قواهم حتى صاروا إلى ما تراه من يأس تام؟ وما الذي تقصده بالضبط «بمسئولية المثقفين العرب»؟ وعلى من تضحك وبمن تسخر؟ هل تسمع للمثقفين العرب المساكين صوتا، أوهل استمع لهم أحد منذ عشرات السنين، بما في ذلك فترة الثلاثين عاماً الذهبية التي عادت فيها مصر إلى الحظيرة الأمريكية ولازالت فيها حتى الآن؟ هل سمعت بمحاولة واحدة من جانب الولايات المتحدة لإخراج مثقف واحد أوصحفي واحد من السجن أولمنع التنكيل بالصحفيين والتدخل بالتعيين والفصل وإغلاق الصحف التي تقول الحقيقة؟.

لا أمريكا ولا إسرائيل تذكرهما بكلمة سوء واحدة، وإنما تستلّ سيفك وتحرك عضلاتك في مواجهة حكام عرب بائسين وقليلي الحيلة، ومثقفين عرب أكثر بؤسا وأقل حيلة. فلماذا لا تشهر سيفك وتحرك عضلاتك في وجه المذنبين الحقيقيين؟ وما معنى هذا التهديد الذي توجهه إلى الحكام والمثقفين العرب الذين تعرف جيداً أنهم ليسوا في وضع يسمح لهم بالانصياع لكلامك؟ تقول لهم بأعلى صوت: أصلحوا من أحوالكم وإلا كان عليكم أن تقبلوا قيام الولايات المتحدة بهذه المهمة! لا يا شيخ؟ أنت تعرف أن الأحوال لا تنصلح لأن الولايات المتحدة لا تريد ذلك، وأنت تعرف أن هؤلاء الحكام العاجزين عن الإصلاح يتمتعون، بسبب هذا العجز

نفسه، برضا ودعم الولايات المتحدة، ولوكانوا أقل عجزاً لتخلصت الولايات المتحدة منهم منذ زمن طويل، فما جدوى هذا التهديد إذن؟ أم أن الغرض فقط مجرد تسهيل المهمة على الأمريكيين، أكثر وأكثر، وإسكات الأصوات المزعجة التي تعكر صفوهم وهم يدخلون بلادنا مستعمرين سافرين كما لم يحدث من قبل في تاريخ الاستعمار؟ هل وصلنا إذن، بمثل هذه المقالات، إلى حالة يقال لنا فيها: أنتم من الوضاعة وسوء الحال بحيث لا يصلح معكم إلا الاستعمار، بل والاستعمار في أسوأ صورة؟.

ولكن لماذا نأتى بالكلام من عندنا، ولا نقتطف مباشرة من كلام د. سعد الدين إبراهيم؟ ها هوذا يقول:

«لم تعد القوى الكبرى فى النظام العالمى تطيق أنظمة مستبدة معادية أومستهترة بمصالحها. لقد انتهت الحرب الباردة التى كان أحد قطبيها يقدم الرعاية أوالحماية لبعض الأنظمة المستبدة مهما بلغ استبدادها الداخلى أوعبثها الإقليمى».

ما أشد هذا التعاطف مع هذه «القوى الكبرى فى النظام العالمى» التى أصبح الاستبداد والاستهتار فى العالم يفوق قدرتها على الاحتمال! ولكن لماذا يا ترى لا تسمى هذه «القوى الكبرى فى النظام العالمى» باسمها، وخاصة أنها دولة واحدة ولم يعد هناك من يشاركها؟ ولماذا لا تشير، ولوإشارة خاطفة، إلى تاريخ هذه الدولة الكبرى فى تأييد الاستبداد والاستهتار، بدورها، وفى دعم «العبث الإقليمى»، من إندونيسيا شرقاً إلى شيلى غربا، مروراً بإسرائيل بالطبع، صاحبة أشهر قصة فى «العبث الإقليمى»؟.

ولماذا لا نقتطف أيضاً من كلام د. سعد الدين إبراهيم عن المثقفين العرب؟ إنه يقول:

«هذه المقاومة للتغيير يمارسها (مثقفون) عرب تحت شعار مقاومة (الهجمة الغربية) أومهاجمة (العولمة) أودفاعاً عن (الثوابت) العربية. وهم في ذلك ينسون أويتناسون أن الذي سهّل قوة الهيمنة الغربية عموماً والأمريكية خصوصاً مهمتها في اختراق الجسم العربي، هوسيطرة الجمود العربي السياسي والتحجر الاجتماعي والدروشة الدينية».

٦٩ .

ما أخطر هذا الكلام، ولكن ما أسوأه أيضاً. فالرجل ساخط سيخطأ شديداً على كل من لا يعجبه ما يفعله الأمريكيون اليوم في البلاد العربية أوحتى يتأفف منهم. فهؤ لاء ليسوا مثقفين إلا من باب التجاوز (ومن ثم يضع لفظ المثقفين بين قوسين). والذي تفعله أمريكا ليس (هجمة غربية)، فيضعها بين قوسين أيضاً، كما يزعم هؤلاء (المثقفون)، بل هي شيء آخر لم يفصح د. سعد عن كنهه بالضبط، فلعلها مجرد «زيارة» للعراق، أورداً لزيارة قديمة، أومجرد محاولة بريئة لتعليمنا أسس الديمقراطية عن طريق إلقاء القنابل والضرب بالدبابات. والذين يعترضون على مثل هذا الضرب بالقنابل والدبابات يتكلمون عن مبادئ يسمونها «ثوابت»، مما يثير سخرية أستاذ علم الاجتماع الكبير، فيضع (الثوابت) بين قوسين أيضاً. فلعله إذن يؤمن بأن الثوابت الحقيقية هي الضرب بالقنابل والدبابات وليس التحرر من الاستعمار أومقاومته. وهؤلاء المسمون بالمثقفين ينسون أويتناسون أن الذي شجع أمريكا (والغرب عموماً) على الهجوم علينا وسهل لهم مهمتهم هو جمودنا وتحجرنا ودروشتنا الدينية، وليس العكس. ألا يمكن أن يكون هذا الهجوم علينا هوالذي سبّ جمودنا وتحجرنا، وربما أيضاً هوالذي أدى إلى دروشتنا الدينية أوحتى دعمها بالمال والعتاد؟ على أي حال، لا يدري من يقرأ ما كتبه د. سعد الدين إبراهيم، أيهما أفضل: الموت بالجمود والتحجر والدروشة، أم الموت بقنابل الأمريكيين ودبابات الإسرائيليين؟ إنه، فيما يظهر، يفضل الموت بقنابل الأمريكيين، لأنه على الأقل، يتم على يد دولة عظمي ديمقراطية لم تعد تتحمل، كما سبق أن بيّن، كل هذا الاستبداد والاستهتار اللذين تمارسهما الأنظمة العربية، فشعرت بضرورة تأديبها، ولوكان التأديب بالقتل والنهب.

يختم د. سعد الدين إبراهيم مقاله بهذه الفقرة البليغة:

"إن الساحة العربية كانت ومازالت فعلا حبلى (بأجنة) التغيير، وهى أجنة وضعت بذورها قبل أحداث أيلول عام ٢٠٠١، وكانت هذه الأجنة تنتظر الولادة ولا تزال. والسؤال. . هو: هل ستكون القابلة التى تتم على يديها ولادة التغيير عربية أو أمريكية؟ هل بيدنا أم بيد عمرو؟».

وأنا أجد هذا التشبيه مثيراً ومضحكا. ذلك أن الحملة الأمريكية على العراق، طبقا

لهذا التشبيه (ولا شك أيضاً تقتيل الإسرائيليين للفلسطينيين) ليست إلا عملية توليد بسيطة، والنتيجة في جميع الأحوال هي مجيء مولود صغير لطيف إلى الوجود.

والسؤال فقط هو: هل سيولد الطفل ولادة طبيعية أم ولادة قيصرية؟ ويهز د. سعد رأسه آسفا قائلا ما معناه: "إنه يبدوأن الولادة تحتاج إلى عملية قيصرية مادام العرب لا يستطيعون الولادة ولادة طبيعية». هذه هي إذن قراءة أستاذ علم الاجتماع السياسي الكبير لما يحدث في العراق وفلسطين وسائر أنحاء العالم العربي: الأمريكيون والإسرائيليون لا يريدون شيئاً من العرب يختلف عما يريده العرب لأنفسهم، أمل الأمريكيين للعرب هوبالضبط ما يأمل العرب فيه لأنفسهم، وهوالتقدم والعدل والتنمية والرخاء والديمقراطية . . إلخ . ومادام العرب قد ظهر فشلهم في تحقيق كل هذا بأنفسهم فما الضرر في أن يحققه لهم الأمريكيون والإسرائيليون؟ العقبة الوحيدة في طريق تحقيق هذه الآمال العظيمة هي مجموعة من المثقفين (أوأدعياء الثقافة) العرب، الذين يضحكون على شعوبهم ويحرجون من المثقفين (أوأدعياء الثقافة) العرب، الذين يضحكون على شعوبهم ويحرجون من المثقفين (المؤرون الفرص، بتمسكهم «بالثوابت» ورفضهم «للحلول الوسط» .

والذى يقرأ مقال د. سعد الدين إبراهيم جيداً، لن يجد صعوبة كبيرة فى تخمين نوع «الحلول الوسط» التى يحبذها، ولن يجد أيضاً صعوبة فى اكتشاف أن الرجل له أيضاً «ثوابته» التى لا يحيد عنها. ولكن المثقفين العرب لابد أن يشعروا بالاستغراب الشديد إذ يجدوا د. سعد الدين إبراهيم يعطيهم كل هذه الأهمية فى التأثير على الأنظمة العربية، وهم الذين تعودوا من هذه الأنظمة الإهمال التام، أوما هوأسوأ من ذلك.

## وهوأيضاً يهدد الأنظمة العربية بقوله إنه:

"إذا لم تتغير هذه الأنظمة بواسطة عوامل داخلية أوإذا لم تغير الأنظمة أفكارها وسياساتها وممارساتها" فإن أمريكا سوف تتدخل. وللقارئ أن يتخيل الورطة التى تجد فيها الأنظمة العربية نفسها بعد هذا التهديد من د. سعد الدين إبراهيم. فهويقول لها إنه لا مفر من الانصياع للرغبة الأمريكية وإلا حدث لها ما حدث لأفغانستان والعراق. ولكن هذه الأنظمة العربية المسكينة لابد أن تقول لنفسها: "فما الذي كنا نصنعه خلال الثلاثين سنة الماضية على الأقل غير الانصياع للرغبة الأمريكية، فلم ينفعنا هذا الانصياع بشيء؟".

### دليل الرجل الذكي إلى التشهير بالعرب والسلمين

كل الدلائل تشمر إلى أن الإدارة الأمريكية كان لديها، ولا يزال، مخطط لإحكام سيطرتها على أماكن متعددة من العالم، وعلى موارد اقتصادية أساسية خارج حدودها، من أهمها النفط، وأن أحداث ١١ سبتمبر عام ٢٠٠١ ساعدت الإدارة الأمريكية في السير سيرا حثيثا نحوتنفيذ هذا المخطط. لا يكاد أن يكون هناك خلاف على هذا، وإن كان هناك خلاف حول ما إذا كانت هذه الأحداث صدفة ذهبية استغلتها الإدارة الأمريكية أحسن استغلال، أو أنها خُلقت خلقاً لكي تستغل هذا الاستغلال. إنى أميل إلى هذا الرأى الأخير ولكن هذا ليس موضوعي الآن، وإنما الذي يهمني الآن أنه، في كلا الحالين، كان من المفيد جداً للإدارة الأمريكية، وكذلك للمشروع الصيهوني وإسرائيل، أن تستغل أحداث ١١ سبتمبر إلى أقصى درجة ممكنة لتشويه سمعة الإسلام والمسلمين. فسواء كان المخططون والمنفذون لهذا الحادث هم بالفعل، كما زعمت القصة الأمريكية الرسمية، عرباً ومسلمين، وأن الهدف من تنفيذ هذه الانفجارات شيء له علاقة بالخلاف بين المسلمين أو العرب وبين السياسة الأمريكية، أو لم تكن هذه هي الحقيقة بتاتاً، فقد كان و لا يزال من المفيد جداً للإدارة الأمريكية وإسرائيل الزعم بأن هذه هي الحقيقة. ذلك أن من الصعب جداً أن نتصور أن تستطيع الإدارة الأمريكية السير في تحقيق مخططها العسكري والاقتصادي دون وجود عدو، بل عدوخطير، يبرر كل هذا الإنفاق على الحرب، وكل هذه التضحيات التي لابد أن يتحملها الشعب الأمريكي، اقتصادية ويشرية. وقد وُجد أن الإسلام والمسلمين عدوّ مناسب جداً، أولا لوجوده وانتشاره في معظم المناطق التي يراد تنفيذ المخطط العسكري والاقتصادي فيها، وثانياً لسهولة الربط بين العنف والخطر المراد تخويف الناس منهما، وبين الدين، إذ إن التطرف أو التعصب الديني يمكن قبوله بسهولة كتفسير

للعنف والقتل والاعتداء، مما وجد من المناسب تسميته «بالإرهاب». وثالثاً لأن الفلسطينيين الذين يقاومون المشروع الصهيوني والدولة الإسرائيلية، والعرب الذين يعادون هذا المشروع وهذه الدولة، غالبيتهم العظمي من المسلمين. فلماذا لا تضرب كل هذه العصافير بحجر واحد، وهوتشويه سمعة الإسلام والمسلمين؟.

لابد أن الفكرة بدت معقولة جداً ومفيدة للغاية. بل الأرجح أن هذا المنحى من التفكير نشأ وبدأ وضعه موضع التنفيذ قبل أحداث ١١ سبتمبر بكثير، بل وحتى قبل سقوط الاتحاد السوفيتي وانتهاء الحرب الباردة. ذلك أن التفكير الاستراتيجي لا ينتظر حتى آخر لحظة لتفجير حملة دعائية مفيدة، بل لابد من التمهيد لها شيئاً فشيئاً حتى يبدوالتطور طبيعيا للغاية. وإسرائيل لابد أن أفادت على أى حال من أى تشويه لسمعة الإسلام والمسلمين، منذ خمسين عاماً على الأقل، كما أن تضخيم حجم ما سمى «بالإرهاب الإسلامي» (بل وربما خلقه خلقاً في بعض الأحوال) كان مفيداً لتحقيق أهداف أمريكية مهمة، حتى قبل ١١ سبتمبر بكثير، كتخويف بعض الحكومات العربية وإجبارها على الاعتماد على الدعم الأمريكي لمواجهة هذا الإرهاب، وفي الوقت نفسه إعطاء هذه الحكومات مبررا للاستمرار في الحكم واستخدام أساليب القمع، بحجة «التصدى للإرهاب الإسلامي».

فى ظروف كهذه، كيف يمكن الاستغناء عن خدمات رجل مثل المؤرخ البريطانى الشهير برنارد لويس؟ ليس المطلوب بالضبط مؤرخاً شهيراً، فليس المتدقيق فى التاريخ وتحليله هوالغرض الآن، بل المطلوب رجل يجمع بين الشهرة كمؤرخ، والولاء الذى لا شك فيه لهذا الهدف نفسه الذى تتوخاه الآن الإدارة الأمريكية وأصحاب المشروع الصهيونى والإسرائيلى، وهوالتشهير بالإسلام والمسلمين. فها هوذا رجل نشر فى الستين عاماً الماضية عدداً كبيراً من الكتب التاريخية عن العرب والمسلمين والشرق الأوسط، تفصح عن علم واسع وانكباب طويل على المصادر التاريخية الأصلية، فاكتسب شهرته كمؤرخ خبير بأى شىء يتعلق بالإسلام، ولكن لا رغبة عنده البتة فى ذكر الحقيقة كاملة عن الإسلام، بل لديه دافع قوى للغاية، بسبب ولائه للصهيونية، لذكر ما يسىء إلى الإسلام والمسلمين. فكيف لا يستفاد منه؟.

ترددت الأخبار إذاً عن قرب برنارد لويس في السنين الأخيرة من آذان صانعي القرار في الولايات المتحدة، كلما تعلق الأمر بمصالح أمريكا في الشرق الأوسط وعلاقتها بهذه الدولة العربية أو تلك. وذلك بعد انتقال الرجل من لندن، حيث كان يعمل أستاذاً في كلية الدراسات الشرقية والأفريقية، القريبة آنذاك بدورها من آذان وزارة الخارجية البريطانية، إلى جامعة برينستون في الولايات المتحدة.

فلما حدثت أحداث ١١ سبتمبر، لم تمض شهور قليلة حتى صدر لبرنارد لويس كتاب عن الخلفية التاريخية لهذه الأحداث، في رأى لويس، وهوكتاب أين مكمن الخطأ؟» (? What Went Wrong)، ويقصد بهذا العنوان السؤال الآتى: ما هوبالضبط الذي جعل المسلمين يرتكبون أحداث ١١ سبتمبر، ويتجرأون على تفجير البرجين الشهيرين في نيويورك، ووزارة الدفاع في واشنطون، حتى وصل بهم الأمر إلى تهديد العالم كله على هذا النحو؟.

طبعاً اتبعت كل الأساليب لضمان نجاح الكتاب وتسويقه على أوسع نطاق محكن، فالرسالة التي يحملها من المهم أن تصل في هذا الوقت إلى أكبر عدد ممكن من الناس. وهذه الرسالة هي أن «هناك أشياء متأصلة وعميقة للغاية في نفسية وعقلية المسلمين تجعلهم يتصرفون على هذا النحوالذي شهدناه في ١١ سبتمبر».

وفعلاً تصدّر الكتاب قائمة الكتب الأكثر مبيعاً، وأعيد طبعه عدة مرات. فالجميع يريدون أن يعرفوا المزيد عن هذا الإسلام الذي يسمعون عنه لأول مرة، وأن يفهموا لماذا يقبل بعض المسلمين على ارتكاب هذا العمل الجنوني، فجاءتهم الإجابة سهلة وواضحة: إنهم ارتكبوا هذا العمل الجنوني لأنهم مسلمون، لا أكثر ولا أقل.

الطريف أن المؤرخ الكبير لم يتوقف لحظة للتحقق من صحة القصة الرسمية التى أذاعتها الإدارة الأمريكية بعد أقل من ٣ ساعات من وقوع الحادث: المخططون والمنفذون كلهم إرهابيون، مسلمون، جنسياتهم كلهم إما سعودية أو مصرية، وزعيمهم سعودى من أصل يمنى اسمه أسامة بن لادن، وسبب ارتكابهم لهذه الأعمال كراهيتهم لأمريكا، والهدف غير واضح تماماً إلا الانتقام من أمريكا، والنفع العائد على هؤلاء الإرهابيين من هذا العمل غير واضح أيضاً إلا إشباع

الرغبة في الانتقام، ولا يهم بعد ذلك ما إذا كان الإسلام أو المسلمون سوف يعود عليهم أي نفع من هذا العمل.

وبينما شكّك كتّاب فرنسيون وألمان في القصة كلها، وقال بعض القانونيين الإنجليز أن ما يُقدّم على أنه أدلة ضد هؤلاء السعوديين والمصريين التسعة عشر، هي من الضعف بحيث لا تكفى حتى لتقديمهم للمحاكمة ناهيك عن إدانتهم، بدا الأستاذ برنارد لويس، لسبب أو آخر، واثقا كل الثقة من صحة جميع الاتهامات، عما يوحى بأنه كان يحمل ضغينة مؤكدة ضد الإسلام والمسلمين حتى من قبل وقوع أحداث ١١ سبتمبر.

ثم عاد الأستاذ لويس فأصدر في أبريل الماضي كتاباً جديداً بعنوان «أزمة الإسلام»، وله عنوان فرعي هو: «حرب مقدسة وإرهاب غير مقدس»: (Bernard) الإسلام»، وله عنوان فرعي هو: «حرب مقدسة وإرهاب غير مقدس»: (Lewis: The Crisis of Islam: Holy War and Unholy Terror, Widenfeled في المناه (فاعيد طبعه، ولا أشك Nicolson, London, 2003) نفدت نسخه بمجرد صدوره فأعيد طبعه، ولا أشك في أنه سيعاد طبعة عدة مرات على فترات قصيرة، إذ لا يزال الذين يريدون أن في أنه سيعاد طبعة عدة مرات على فترات قصيرة، إذ لا يزال الذين يريدون أن يفهموا «أزمة الإسلام» كثيرين، وحتى إن لم يكونوا كثيرين فإن المؤلف وأصدقاءه على استعداد، بلا شك، لتوزيع الكتاب مجاناً لولزم الأمر.

الكتاب الجديد يشترك مع القديم في أن كليهما يقبلان بلا أدنى تردد الرواية الرسمية التي أذاعتها الإدارة الأمريكية: الزعيم المخطط هوبن لادن، والأشرطة التي يذيعها من حين لآخر من محطة تليفزيون قطر، حقيقية وغير مزيفة، والمنفذون إما سعوديون أو مصريون. إلخ. ولكن الكتاب الجديد يختلف عن الكتاب السابق في عدة أمور. فالكتاب السابق كان به بعض التاريخ القديم والحديث، أما هذا الكتاب فهوأقرب إلى المنشور الدعائي. الكتاب السابق كتبه مؤرخ بالغ التحيز ضد المسلمين لإقناع أكبر عدد ممكن من الناس بأن ارتكاب المسلمين لأعمال ١١ سبتمبر ليس غريبا بالمرة. أما هذا الكتاب الأخير فكتبه ناشط سياسي (سواء كان هو فعلا برنارد لويس الذي يظهر اسمه على الكتاب أم "أيلي آلشيك Eli Alshech الطالب بالدراسات العليا بجامعة برنستون الذي يشكره برنارد لويس في نهاية الطالب على ما قدمه من مساعدات في صور مختلفة في القيام بالبحث اللازم وفي

إعداد هذا الكتاب الم<sup>(۱)</sup>) وهوكتاب موجه أساسا للأمريكيين، في محاولة لإقناعهم إقناعا نهائيا بالميول الإجرامية للمسلمين، وبصحة ما وجه إليهم من اتهامات في الماضى، وما يمثلونه من خطر على الأمريكيين والعالم في المستقبل، إلى جانب بعض الأهداف الأخرى.

إن من يقرأ هذا الكتاب لا يسعه عند الانتهاء منه إلا الشعور بأن الكتاب، قبل أن يشرع في كتابته، قد خطط له تخطيطاً جيداً، حتى تتوفر له كل فرص النجاح في تحقيق أهدافه.

بل إن من المكن للقارئ أن يستخلص من الكتاب بسهولة مجموعة من المبادئ العامة تصلح دليلاً ممتازاً لأى شخص يستهدف تشويه سمعة الإسلام والمسلمين. هذه المبادئ تصلح لأن تنشر في كتاب مستقل بعنوان مثل «دليل الرجل الذكي إلى التشهير بالإسلام والمسلمين». وسوف أقوم الآن بشرح ما استخلصته من الكتاب من مبادئ، ولخصتها في ستة، آملا أن يكتشف القارئ منها حقيقة هذا الكتاب ويفهم طبيعته.

المبدأ الأول: وهوأبسط المبادئ وأوضحها، لا تدخر أى جهد فى إلحاق أى وصمة عار (وعلى الأخص ما يعتبره الأمريكيون الآن وصمة عار) بالإسلام والمسلمين. الصورة الإجمالية التى يخرج بها القارئ عن المسلمين لابد أن تكون قبيحة للغاية، ومن مختلف الجوانب والزوايا. لا بأس، بل قد يكون من اللازم، ذكر صفة أو صفتين إيجابيتين، أى لصالح الإسلام والمسلمين، حتى يمكن أن يقول القارئ لنفسه ": "إن الكاتب محايد رغم كل شيء، إذا وجد شيئاً طيباً ذكره، ولكن مشكلته فقط هي أنه لا يجد الكثير من الأشياء الطيبة التي يمكن ذكرها عن الإسلام والمسلمين ". على أى حال، هذه الصفة الإيجابية، إذا ذكرت، يجب أن تذكر عرضا وبسرعة وبشكل يجعل التأكيد على السلبيات قوياً وظاهراً، فلا يبقى إلا الانطباع السلبي في النهاية .

هذا المبدأ يتبعه برنارد لويس من أول صفحة في الكتاب إلى آخر صفحة ، بل ابتداء من العنوان الفرعي للكتاب «حرب مقدسة وإرهاب غير مقدس».

<sup>(1)&</sup>quot; Who helped in various ways in the process of research and preparation

ثم يدخل المؤلف في الموضوع مباشرة. مشكلة المسلمين تنبع، حسب كلام المؤلف، من موقفهم من التاريخ. إذ بينما يعيش سائر شعوب العالم عدا المسلمين في الحاضر، وينظرون إلى المستقبل، يعيش المسلمون في الماضى. عندما يشير الأمريكيون إلى واقعة ما بقولهم «هذا تاريخ»، فإنهم في العادة يقصدون بهذا إنها غير مهمة ويجب إهمالها. أما المسلمون، فعكس هذا بالضبط، ما حدث في الماضى أهم مما يحدث في الحاضر، ولا يجوز نسيانه، ويجب الاقتداء به. كذلك فيما يتعلق «بالشعور القومي». المسلمون لا ينظرون إلى الأمة الواحدة على أنها كيان يتكون من عدة أديان بل يرون الدين على أنه ينقسم إلى عدة أم. ترتب على ذلك أن نظرة المسلم إلى غير المسلمين هي أنهم «كفار» (۱)، وطريقة التعامل معهم هي «الجهاد» (۲)، أي محاربتهم حتى يتحولوا إلى مسلمين، ومن ثم فالبلاد التي يسكنها غير المسلمين هي في نظر المسلمين «دار حرب» (۳)، وعلى رأس البلاد التي يجب على المسلمين الجهاد ضدها هي الولايات المتحدة.

هكذا يلخص برنارد لويس أربعة عشر قرنامن التاريخ بمنتهى البساطة. فلا يميز بين المسلمين المعاصرين والمسلمين في عصر الفتوح الإسلامية، عندما كانوا يحاربون لنشر الدين، ولا يبين المواقف الإسلامية المختلفة من الجهاد باختلاف الفقهاء والأزمنة، ولا يميز بين مواقف الدول الإسلامية بعضها وبعض، أو بين مواقف نفس الدولة الإسلامية اتجاه دولة صديقة أو عدوة، سواء كانت مسلمة أو غير مسلمة. فالجميع في نظر المسلمين، بهذا يوحى كلام برنارد لويس، «كفار»، وبلادهم جميعاً «دار حرب»، في أي زمان ومكان، منذ ظهور الإسلام. ويشطب برنارد لويس، عندما يتكلم عن القومية عند المسلمين، على أكثر من مائة عام من تطور الشعور القومي في البلاد الإسلامية، وما نشأ عن الاستعمار من شعور بالانتماء إلى دولة تطمح إلى الاستقلال، بصرف النظر عما يحدث في البلاد الإسلامية الأخرى، خاصة عندما تكون الدول الإسلامية المختلفة تخضع لقوى البسلامية الأخرى، خاصة عندما تكون الدول الإسلامية المختلفة تخضع لقوى استعمارية مختلفة. المسلمون لا يفكرون إلا في الدين ولا يريدون إلا استعادة استعمارية مختلفة. المسلمون لا يفكرون إلا في الدين ولا يريدون إلا استعادة الستعمارية مختلفة.

<sup>(1)</sup> infidels

<sup>(2)</sup> jihad

<sup>(3)</sup> the house of war

التاريخ، هذا هوالمعنى الذي يتركه كلام لويس في ذهن القارئ، وهما أمران لابد أن يؤديا إلى ضيق الأفق، والتعصب، ومعاداة الجميع ماداموا غير مسلمين.

كنا نشكوفى الماضى من أن فكرة كثير من الغربيين عنا، وخاصة الأمريكيين، لا تزيد كثيراً على صورة للأهرام وسط الصحراء، وبجوارها بعض أسجار النخيل وجمل أو جملان. ونحاول أن نقنع من نراه منهم بأن فى بلادنا أشياء أخرى كثيرة غير هذا، وأننا قطعنا فى مضمار التقدم شوطا أكبر بكثير مما يظن، وأن لدينا متعلمين ومثقفين كثيرين يجيدون اللغات الأجنبية ويعرفون عن أعلام الفكر الغربي أكثر بكثير مما يعرف خريجوالجامعات الغربية. ولكن ها نحن الآن نواجه فى بداية القرن العشرين من يقول للأمريكيين عنا أننا قوم لا نعرف إلا الماضى، وأن الماضى عندنا يتلخص فى كلمة واحدة هى الإسلام، وأننا لا نميز بين صديق وعدو، فالجميع كفار.

ما الذى يمكن أن يتوقعه القارئ الأمريكى من قوم كهؤلاء، من حيث موقفهم من الديمقراطية مشلا؟ إنهم قد يطالبون بالديمقراطية ويشكون من غيابها، ولكنهم لا يريدونها إلا ريثما يقيمون حكومة إسلامية، وبعد هذا لابد أن يتنكروا لها. ومن ثم يلخص برنارد لويس موقفنا من الديمقراطية بالعبارة الآتية: «لكل شخص صوت واحد ـ بشرط أن يكون رجلا لا امرأة ـ وبشرط أن يكون له صوت مرة واحدة فقط»، أى ريثما يأتى الحكم الإسلامي (ص ٨٥)(١).

وجد برنارد لويس بغيته بالطبع في ذلك التقرير الشهير عن «التنمية الإنسانية العربية لسنة ٢٠٠٢»، والذي أصدره برنامج الأم المتحدة للإنماء عن حالة التنمية في البلاد العربية مع التركيز على حالة التعليم ومركز المرأة ودرجة الديمقراطية، والذي صدر بعد أحداث سبتمبر بنحوتسعة شهور ورحبت به كثير من الدوائر السياسية والإعلامية في الغرب، إذ وجدته يقدم «تفسيراً» معقولاً جداً لإقدام العرب والمسلمين على الإرهاب. ذلك أن هذا التقرير الغريب لم يجد بدوره من نقيصة اجتماعية أو اقتصادية أو سياسية إلا نسبها للعرب، وحرص أيضاً على تجاهل أي سبب خارجي لهذه النقائص، وحمل العرب وحدهم المسئولية عن كل فشل. وإذا

<sup>(1) &</sup>quot;One man (men only) one vote, once"

كان العرب قد فشلوا كل هذا الفشل، فلا عجب أن يبحثوا عن ضحية يلقون عليها بالمسئولية عن أخطائهم وتقصيرهم، فوجدوا في الغرب هذه الضحية السهلة وعلى الأخص أقوى دولة غربية وهي الولايات المتحدة، فصبوا عليها جام غضبهم، وعلموا أنفسهم قيادة الطائرات لكي يفجروا بعض المواقع المهمة في نيويورك وواشنطن.

تلقف برنارد لويس هذا التقرير، وردد ما فيه من تعداد لأوجه الفشل العربية، ابتداء من أن العرب لا يترجمون إلا ٣٣٠ كتابا في السنة، وهوخمس عدد الكتب التي تترجمها اليونان، والانخفاض الشديد في عدد المرات التي تقتطف فيها بحوث ومقالات كتبها علماء عرب، بالمقارنة بالولايات المتحدة وإسرائيل، إلى تأخر الدول العربية بالنسبة لبلاد العالم الأخرى فيما يتعلق بالديمقراطية السياسية.. إلخ.

المبدأ الثانى: يتعلق بالكراهية. إذ لا يكفى أن يكون هذا العدوحافلا بمختلف النقائص والعيوب، بل يجب أن يحمل أيضاً قدراً كبيراً من الكراهية العمياء لأصدقائك وعلى الأخص للأمريكيين. لإثبات ذلك يبدأ الكتاب، في أول صفحات المقدمة، باقتطاف شريط الفيديوالذي نسب إلى بن لادن في أعقاب أحداث سبتمبر مباشرة (٧ أكتوبر ٢٠٠١) والذي يتكلم فيه عما سببه الأمريكيون للمسلمين من "إذلال(١) وإساءة لسمعتهم(٢) لفترة تزيد على ثمانين عاماً» مما يبرر بالطبع كراهيتهم الشديدة للأمريكيين.

المؤرخ الكبير برنارد لويس يقبل إذًا، ودون مناقشة، ما تقوله وسائل الإعلام من نسبة هذه الشرائط لبن لادن ولا يقول أى كلمة توحى بأن هذه المسألة ليست مؤكدة. فالمطلوب ليس هوالتحقق من مصدر هذا الكلام بل التمعن فقط في معانيه الفظيعة والمملوءة بالكراهية.

ويستمر الكتاب في اقتطاف بيانات مماثلة، كبيان منشور في ٢٣/ ٢/ ١٩٩٨ في جريدة القدس العربي، التي قالت إن البيان أرسل إليها بالفاكس ويحمل توقيعات

<sup>(1)</sup> humiliation

<sup>(2)</sup> disgrace

أسامة بن لادن ومن أسمتهم "زعماء جماعات الجهاد في مصر والباكستان وبنجلاديش" وهذا البيان يقول: "إن قتل الأمريكيين وحلفائهم، المدنيين منهم والعسكريين، هوواجب شخصى على كل مسلم يوجد في أي بلد يستطيع فيه القيام بهذا العمل، وذلك حتى يتم تحرير المسجد الأقصى والمسجد الحرام من قبضتهم" (ص ٢٣ من المقدمة)، وغير ذلك من عبارات لابد أن تبث في قلب القارئ الأمريكي وحلفائه، الرعب من أي شيء له علاقة بالإسلام.

المبدأ الشالث: لا يكفى أن يكون عدوك مليئاً بالعيوب، ويحمل لك فائق الكراهية. بل لابد أيضاً أن يكون قويا وقادراً على الإضرار بك. إذ ما الذي يخيف من عدو مهما كان متخلفا وكارها لك، إذا كان ضعيفا لا يستطيع إيذا على لا تكتمل الصورة إذا إلا بأن يكون هذا العدوالجاهل والمتخلف والذي لا يترجم أكثر من ٣٣٠ كتابا في السنة، قوياً جداً وقادراً على صنع المستحيلات. فكما أن بن لادن، ذلك الرجل البدوى الذي يعيش عيشة بدائية في الكهوف والجبال، قادر على قيادة حملة منظمة ووضع خطة عبقرية، تعجز أقوى أجهزة المخابرات في العالم عن كشفها أو منع تنفيذها، لغزوأقوى دولة في العالم، وضرب أكبر مدينة فيها، ووزارة الدفاع في عاصمتها، كذلك «المسلمون» بصفة عامة، برغم جهلهم وتخلفهم، يشكلون خطراً فظيعا يهدد العالم بأسره بالهلاك والدمار.

إن الحملة التي يقودها أسامة بن لادن ليست مجرد عملية انتقامية من الولايات المتحدة وإسرائيل، بل هي "بداية لاستئناف صراع الهدف منه السيطرة على العالم، وهوالصراع الذي بدأ في القرن السابع الميلادي (ص ١٢٥ ـ ٦). ويبدوأن أسامة بن لادن وأتباعه، قادرون على ذلك إذا لم نتصد لهم بالقوة المناسبة، إذ يقول برنارد لويس إنه "لوثبت أن الأصوليين على صواب في تقديراتهم وانتصروا في حربهم، فإن مستقبلا مظلما ينتظر العالم، خاصة ذلك الجزء من العالم الذي فيه الإسلام» (ص ١٢٧).

ويتبنى برنارد لويس نفس خطاب حكومات العالم الثالث الموالية للولايات المتحدة، من حيث تضخيم حظر الحركات «الإرهابية» واعتبارها الخطر الأكبر الذي يهدد الاستقرار والازدهار، واتخاذ هذا الحظر ذريعة لتبرير حكمها الدكتاتورى.

في ذهب لويس بدوره إلى اعتبار الجماعات الإسلامية «الثورية»(١) «أقوى التحديات»(٢) التي تواجه هذه الدول. ولكن الخطر ليس قاصرا بطبيعة الحال على هذه الدول، بل إنه يهدد العالم بأسره.

المبدأ الرابع: وهو على قدر كبير من الأهمية، هوأن تحاول بقدر الإمكان ألا تظهر هذا العدو على أنه مجرد حفنة قليلة من الأشخاص، أو نسبة صغيرة من المسلمين. بعبارة أوضح، يجب أن تبذل كل جهدك للقضاء على أى تمييز قد يوجد فى ذهن القارئ (والموجود فى الحقيقة) بين المسلمين المستعدين للقيام بأعمال العنف، وغيرهم من المسلمين، أو بين من يسمون بالمتطرفين والمعتدلين، أو بين الأصوليين وغير الأصوليين. إلخ. مثل هذا التمييز يضر بقضيتك بالغ الضرر. فالمطلوب أن يخرج القارئ بانطباع سيئ عن المسلمين بوجه عام، حتى يمكن ضربهم بوجه عام. ولوحدث واستقر مثل هذا التمييز لدى الناس لاستدر منهم العطف دون مقتض على المدنيين أو النساء والأطفال من المسلمين الذين قد يقعون ضحية القنابل أو الدبابات الأمريكية أو الإسرائيلية، أو ضحية الحصار الاقتصادى على المعراق . إلخ . من المهم جداً إذن تمييع الفوارق بين فئات المسلمين المختلفة ، المقاتلة منها وغير المقاتلة .

فكيف طبق برنارد لويس هذا المبدأ؟ إنه نادرا ما يستخدم وصف المتطرفين أو الأصوليين، بل يفضل أن يتكلم عن «الإسلام» أو «العالم الإسلام» أو عن «المسلمين» أو عن «شعوب الإسلام» (٣) أو عن «أعداد لا يستهان بها من المسلمين». . إلخ حتى لا يبقى أى مجال للشك فى أن الانطباع النهائى الذى سيترسب فى ذهن القارئ لا يتضمن هذا التمييز بين متطرف وغير متطرف، عدوانى أو مسالم.

وهويبدأ أحد الفصول، وهوالمعنون "ظهور الإرهاب"، بعبارة صحيحة تماماً هى: «ليس كل المسلمين أصوليين، ومعظم الأصوليين ليسوا إرهابيين"، ولكنه يأتى بعد ذلك مباشرة بجملة غير صحيحة بتاتا هى «ولكن معظم الإرهابيين اليوم مسلمون، بل

<sup>(1)</sup> radical

<sup>(2)</sup> strongest challenge

<sup>(3)</sup> peoples of Islam

ويفاخرون بأنهم مسلمون (ص ١٠٧). من السهل طبعاً على برنارد لويس أن يتبنى تعريفاً للإرهاب يجعل «معظم الإرهابية اليوم مسلمين»، ولكن أى تعريف محايد للإرهاب يجعل نسبة الأعمال «الإرهابية» التى ارتكبها مسلمون فى العشرين أو الخمسين سنة الأخيرة، نسبة ضئيلة جداً من المجموع (حتى لواستثنينا الأعمال «الإرهابية» التى تقوم بها بعض الدول بجيوشها المنظمة أو بجهاز الشرطة فيها أو المخابرات). ويستمر برنارد لويس فى نفس الفقرة فيقول: "إن شكوى المسلمين من لصق صفة الإسلام بالإرهاب بينما لا تلصق صفة المسيحية بالإرهابيين فى أيرلندا أو الباسك، شكوى مفهومة والأحداث بل إلى صانعى الأحداث أنفسهم (يقصد الإرهابيين أنفسهم). ويستمر فى توضيح مقصده قائلا:

«فأسامة بن لادن وأتباعه في تنظيم القاعدة قد لا يمثلون الإسلام، وكثير من أقوالهم وأعمالهم يتعارض تعارضا مباشراً مع المبادئ الأساسية في الإسلام وتعاليمه، ولكنهم نبعوا من داخل الحضارة الإسلامية، تماماً كما نبع هتلر والنازيون من داخل البلاد المسيحية، وكل من هؤلاء وأولئك لابد أن ينظر إليهم في إطار بيئتهم الثقافية والدينية والتاريخية» (ص ٧٠١). والنتيجة؟ النتيجة أنه لم يبين لماذا لا تطلق صفة الإسلام بالإرهاب، ولكنه رسخ في ذهن القارئ أن الإرهابيين هم النتيجة الطبيعية «للبيئة الإسلامية». هكذا في فقرة واحدة وبعبارات قليلة، جعل برنارد لويس ارتكاب بعض المسلمين لأعمال إرهابية نتيجة طبيعية للثقافة والتاريخ والديانة الإسلامية، وفي أثناء التظاهر بأنه ينفي أن يكون كل المسلمين إرهابيين، جعل المسلمين «الإرهابيين» (بما فيهم بأنه ينفي أن يكون كل المسلمين إرهابيين، جعل المسلمين «الإرهابيين» (بما فيهم بالطبع رجال ونساء المقاومة الفلسطينية) يشبهون هتلر والنازيين.

المبدأ الخامس: لا تنس أن للمسلمين حججا مضادة لحججك، وبعضها لا يخلومن قوة جعلت الكثيرين يشكّون في سلامة موقفنا، وكسبت للمسلمين والعرب أنصارا في مختلف البلاد، بما فيها الولايات المتحدة نفسها، إلى درجة أن بعض الرجال والنساء الأمريكيين والأوروبيين ذهبوا إلى فلسطين لشد أزر المقاومة والدفاع عنهم، بل ودفع بعضهم حياته ثمنا لهذه المؤازرة. فما هي طريقة التعامل المثلى مع هذه الحجج؟

لا تظن أن من الأفضل تجاهلها وكأنها غير موجودة، إذ سيظل البعض يعيدها ويكررها وسوف يضر هذا بموقفك. الأفضل أن تذكر هذه الحجج وترد عليها، ولكن الأثر النهائي سوف يتوقف على طريقة عرضك لهذه الحجج وطريقتك في الرد عليها. ذلك أن من المكن أن تعرض أقوى الحجج وأقربها إلى الحقيقة بطريقة شبه هزلية تثير ضحك القارئ منها، ومن ثم تنجوبنفسك من أثرها. نعم، أعرض حجج عدوك ولكن على نحو تبدووكأنها كلام شخص أبله لا يكاد يستحق الالتفات إليه. أو فلتعرض حجة عدوك ولكن حولها مباشرة إلى حجة ضده، فما يقوله عن دوافعك وخططك قل مثله بالضبط عن دوافعه وخططه، فتبدوأنت وهو، على أسوأ الأحوال، متساويين في سوء الخلق. ولكن من المهم في جميع الأحوال ألا تبدوأثناء ذلك وكأنك تناقش حججه وترد عليه، حجة بحجة، فهذا يسبغ عليه أهمية ليس من مصلحتك إسباغها عليه، بل أذكر حجج عدوك على نحوعارض وضع ردودك عليها أثناء الحديث عن شيء آخر، فتمحوما يمكن أن يكون لحججه من أثر دون أن تبدووكأنك تأبه له وتهتم بما يقول.

طبق برنارد لويس هذا المبدأ في كتابه الأخير، ولكنه لم ينجح داثما في غرضه. بل إنه في بعض المواضع ذهب إلى أبعد كثيراً عا ينبغي، عا يمكن أن يثير سخرية القارئ من المؤلف لا من المسلمين. فمثلا أراد لويس أن يرد على النقد الشائع لسياسة الولايات المتحدة في كثير من البلاد العربية والإسلامية من أنها تقدم الدعم وكل أنواع الحماية والمساعدة لنظم عميلة لأمريكا، تمارس البطش والقمع ضد شعوبها، وأن هذا هوأحد أسباب سخط الإيرانيين على الولايات المتحدة واتخاذ الثورة الإيرانية الإسلامية في عام ١٩٧٩ موقفا معاديا لأمريكا، إذ كان الشاه المخلوع من هذا النوع من الحكام. هذه الحجة من شأنها أن تؤدى ليس فقط إلى إدانة الولايات المتحدة أخلاقيا وسياسيا، بل وقد تؤدى إلى تبرئة ذمة المسئولية في الولايات المتحدة أخلاقيا وسياسيا، بل وقد تؤدى أيضاً إلى إلقاء المسئولية في كثير من أوجه فشلهم، الاقتصادية والاجتماعية والسياسية، لا على الإسلام، بل على الولايات المتحدة الأمريكية. فماذا كان رد برنارد لويس على هذا؟ قال إنه: على الولايات التى تلت الثورة الإيرانية، اكتشف الإيرانيون إن حكم الطغاة الأتقياء والمتدينين، قد يكون على نفس الدرجة من السوء كحكم الطغاة غير الأتقياء بل

أسوأ منه» (٧٩) وهورد مضحك إذ يذكّر المرء بحالة رجل يشكومن أن رجلاً آخر يقوم بتعذيبه أفظع تعذيب، فيرد عليه الآخر الذي يقوم بتعذيبه، بقوله «وهل كنت سعيداً قبل أن أبدأ في تعذيبك؟».

ثم يتظاهر لويس بأنه يقبل إحدى حجج المسلمين وهى أن الولايات المتحدة والدول العربية بصفة عامة تكيل بمكيالين فتعامل المسلمين على نحويختلف عن معاملتها لغيرهم. ولكنه يفسر ذلك بقوله إن المسلمين يتحملون من حكامهم ويمارسون بأنفسهم من صور الاعتداء على حقوق الإنسان ما لا يقبله أى شعب آخر، ومعنى هذا (على حد قوله) إن هؤلاء الناس these peoples ليست لديهم القدرة على إقامة مجتمع ديمقراطى وليس لديهم لا الاهتمام ولا القدرة على مراعاة قواعد السلوك الآدمى capacity for human decency (ص ٨٠)».

يقول لويس أيضاً إن «هناك من يذهب إلى أن المسلمين ناس مهذبون ومحبون للسلام ويتحلون بالتقوى، وإنما دفع بعضهم دفعا إلى ارتكاب ما ارتكبوه ما تعرضوا له من معاملة لا تطاق من جانب الغرب، وأن سبب لجوئنا إلى معاملتهم كأعداء هو أن لدينا حاجة نفسية إلى وجود عدو يحتل المكان الذى كان يحتله الاتحاد السوفيتى» (ص ٢٠-٢١) ولكن هذا المذهب المتساهل لا يعجب برنارد لويس إذ يرى «إن عدداً لا يستهان به من المسلمين - وليس فقط عن نسميهم أصوليين - معادون لنا وخطرون، ليس بسبب أننا نحتاج إلى عدو ، ولكن لأنهم هم يحتاجون إلى عدو ، (ص ٢٠).

لا يرى برنارد لويس أيضاً بأساً من أن يذكر رأى بعض العرب والمسلمين من أن أحداث ١١ سبتمبر لم يرتكبها عرب أو مسلمون، وأن بعضهم يلمح إلى أنها يمكن أن تكون قد رُتبت من جانب الأمريكيين أنفسهم. ولكنه يعرض هذا الرأى بطريقة تثير السخرية منه على الفور، كما أنه يتجنب تماماً أى ذكر للمنافع المهمة التي يمكن أن تعود على الأمريكيين أو الإسرائيليين (بل وعادت عليهم بالفعل) من جراء هذه الأحداث. فلا يأتى بذكر النفط العراقي مثلا أو نفط وسط آسيا، أو مصالح الشركات الأمريكية التي يمكن أن تستفيد من الحملات الأمريكية التي تلت هذه الأحداث، أو مصلحة المؤسسة العسكرية الأمريكية في فرض أو توسيع نفوذها، أو

مصلحة الإسرائيليين في تشويه سمعة العرب والمسلمين . . إلخ ، بل يذكر فقط أن هذا الرأى يقول :

«إن هذا الهجوم (في ١١ سبتمبر) قد نظمه الرئيس بوش، لتحويل الأنظار عن ضآلة كمية الأصوات التي حصل عليها في انتخابات الرئاسة، وهي كمية لا تكفى لانتخاب موظف في قرية من قرى الصعيد في مصر، وأن كولن باول مشترك مع الرئيسين بوش في هذا الترتيب» (ص ١٢١) هكذا يبدوكل من يشكك في أن المسلمين والعرب هم الذين ارتكبوا أعمال ١١ سبتمبر شخصاً أقرب إلى الجنون، كما أن القارئ لابد أن يفهم أن مثل هذا الجنون آت من مصر، وإلا فلماذا هذا التشبيه بقرية من قرى الصعيد؟ وهذا المجنون يعتقد أن الذي رتب المسألة ليس هوالمخابرات الأمريكية أو الإسرائيلية أو هيئة مماثلة، بل هوالرئيس بوش وأبوه ووزير خارجيته، ولسبب تافه يتعلق بعدد الأصوات!.

المبدأ السادس والأخير: يتعلق بإسرائيل. ذلك أنه يجب ألا ننسى أن تشويه سمعة الإسلام والمسلمين، يستهدف عدا خدمة بعض المصالح الأمريكية المباشرة فى المبلاد الإسلامية، تحسين صورة إسرائيل لدى الرأى العام، والأمريكي على وجه الخصوص، وإبرازها في صورة أفضل ممثل للحضارة الغربية في الشرق الأوسط، على أمل الحصول على المزيد من الدعم المادى والمعنوى لها، بما فيه الدعم العسكرى، وغض الأبصار عما ترتكبه إسرائيل من أعمال تستحق أكثر من غيرها وصف «الإرهابية». إذا تذكرت ذلك فمن المفيد (وهوأمر ممكن دائماً) بث جملة اعتراضيه هنا وهناك، حتى حين لا يتعلق الكلام بإسرائيل، تبرز إسرائيل في هذه الصورة الممتازة، وترسخ كافة الأفكار التي يروج لها لصالح إسرائيل طوال الخمسين عاماً الماضية.

هكذا فعل برنارد لويس عدة مرات في كتابه الصغير. فالذي يشكك في أن أحداث ١١ سبتمبر ارتكبها عرب أو مسلمون هو كالذي يشكك في الهولوكست أو محرقة اليهود على يد النازيين (ص ١٢٠). وإسرائيل هي واحدة من الأماكن الكثيرة في العالم التي "يقف فيها، العالم الإسلامي وجها لوجه أمام العالم غير الإسلامي" (ص ٧٠)، أي أن كل ما يحتويه هذا الكتاب من فظائع عن المسلمين

يتعرض له الإسرائيليون المساكين، وأن مشكلة إسرائيل، طبقا لهذا التصوير، ليست بالضبط مشكلة مع العرب أو الفلسطينيين بسبب ما حدث من انتزاعها من الفلسطينيين دولتهم وأراضيهم، ولكنها مشكلة مع «المسلمين» الذين ورد وصفهم بالتفصيل على هذا النحوالبشع في هذا الكتاب. ومن ثم فمشكلة إسرائيل مع هؤلاء المسلمين لا تختلف عن مشكلة الأمريكيين وغير المسلمين عموماً. ولكن «من حيث أن إسرائيل دولة ديمقراطية ومجتمع مفتوح، فإن من السهل الحصول على أخبار - أو تشويه الأخبار - عما يجرى في داخلها» (ص ٧٠).

والسبب الأساسى وراء هجرة اليهود إلى فلسطين فى الثلاثينيات، هوما فعله النازيون الألمان، وعلى كل حال، فقد «اتخذ الزعماء الفلسطينيون فى ذلك الوقت، وكثير من الزعماء العرب، موقف الدعم والتأييد للألمان الذين أرسلوا اليهود إلى فلسطين (ص ٧٢).

كما يذكر برنارد لويس أن العلاقة «الاستراتيجية» بين الولايات المتحدة وإسرائيل لم تكن إلا نتيجة التغلغل السوفيتى فى الشرق الأوسط، ومن ثم لابد أن تبدوم فهومة ومعقولة فى نظر الأمريكيين، ولكنه لا يذكر أن هذه العلاقة «الإستراتيجية»، بين أمريكا وإسرائيل، لازالت مستمرة وعلى مستوى أعلى بكثير منها فى أى وقت فى الماضى، بعد سنوات طويلة من سقوط الاتحاد السوفيتى وتحول روسيا إلى صديق للولايات المتحدة.

إن آخر جملة في الكتاب تحذر من المستقبل المظلم الذي ينتظر العالم كله إذا سمح للأصوليين الإسلاميين من أن يصنعوا ما يشاءون. وقد رأينا في الكتاب أن التفرقة بين الأصوليين وبين المسلمين بوجه عام ليست واضحة تماماً، إذن فهذا المستقبل المظلم هوما يجب أن يتوقعه العالم إذا تُرك المسلمون بصفة عامة دون تأديب. ولكن الفقرة السابقة مباشرة أكثر تفاؤلاً، إذ تتكلم عن القوى المحبة للحرية في منطقة الشرق الأوسط، والمتعاطفة مع الولايات المتحدة وتشارك الأمريكيين قيمهم وتقدر غط حياتهم. ليس من الملائم ذكر إسرائيل بالاسم هنا، ولكن الأمر واضح ولا يحتاج إلى بيان. ليس من السهل مساعدة هذه القوى "ولكننا على الأقل يجب ألا نقف عائقاً في وجهها. فإذا نجحت فإنه سيكون لنا أصدقاء وحلفاء بالمعنى لهاتين الكلمتين وليس فقط بالمعنى الدبلوماسي» (ص ١٢٦).

وهكذا تجد في كتاب صغير ضد الإسلام والمسلمين، إشارات متعددة تمتدح إسرائيل وتثنى عليها وتدافع عنها، وتنفى أى نقد يمكن أن يوجه إليها، بل وتوصى بتقديم كل دعم لها وإزالة العوائق التى تقف في وجهها. وهذان هما الهدفان الرئيسان من كتاب هذا المؤرخ الكبير برنارد لويس، وليس، كما يزعم الكتاب، فهم «أزمة الإسلام». ذلك أن أزمة الإسلام الحقيقية لا علاقة لها بأى شيء جاء ذكره في هذا الكتاب، وإن كان لها علاقة قوية بوجود مؤرخين وكتاب وصحفيين من نوع برنارد لويس.

# « التنمية الإنسانية العربية»: تقرير أم فضيحة؟

### [1]

لابد أن أقر بدهشتى الشديدة من الاستقبال الذى قوبل به «تقرير التنمية الإنسانية العربية للعام ٢٠٠٢» الذى صدر فى صيف سنة ٢٠٠٢ عن برنامج الأم المتحدة للإنماء. وهو يحمل أيضاً على غلافه اسم «الصندوق العربى للإنماء الاقتصادى والاجتماعى»، باعتباره إحدى المؤسستين الممولتين للتقرير، وإن كان من الواضح، أن برنامج الأم المتحدة للإنماء هو الذى يتحمل أكبر قدر من المسئولية عنه، إذ يتكرر اسمه وحده بعد ذلك، من صفحة لأخرى، وحقوق الطبع محفوظة له دون غيره.

أما كاتبو التقرير فهناك قائمة بأسمائهم وكلها تقريبا أسماء عربية وكثير منها لأشخاص مرموقين يحتلون مكانة ممتازة في ميادين تخصصهم. ووصف التقرير الدكتور نادر فرجاني، الباحث المصرى المتخصص في قضايا العمالة والموارد البشرية، بأنه «المؤلف الرئيسي».

ربما كان من المفهوم الاستقبال الذى حظى به التقرير فى وسائل الإعلام الغربية ، فنحن نعيش فى وقت أفضل شىء يمكن أن تقوم به فيه ، إذا أردت أن تضمن النجاح والشهرة والتهليل لك فى الغرب، هو أن تشتم العرب أو المسلمين. وهذه هى فى رأبى الرسالة الأساسية لهذا التقرير. وإن كنت قد قرأت، حتى فى المجلات الغربية ، ما أدهشنى أيضاً. فقد كنت أظن أن مجلة كالأيكونوميست البريطانية مثلا، رغم تحيزها الشديد ضد العرب والمسلمين ولصالح إسرائيل ، لازالت تحرص على حد أدنى من المستوى العلمى والأكاديمى ، وهو ما يفتقده هذا التقرير . ولكن ها هى ذى المجلة المحترمة ذائعة الصيت ، التى قد تعد أهم مجلة اقتصادية فى

العالم، تفرد لهذا التقرير الغريب ثلاث صفحات كاملة (في عددها الصادر في ١٢ يوليو ٢٠٠٢) وتشيد به وتكيل الثناء عليه .

التقرير يرسم صورة قاتمة للغاية لحالة الاقتصاد العربي في الوقت الراهن وللأداء الاقتصادى العربي في العقود الأخيرة. وليس من الصعب في رأبي رسم صورة مظلمة للأداء الاقتصادي العربي خلال العشرين عاماً الماضية، وعلى الأخص منذ التدهور الشديد في أسعار النفط في منتصف الثمانينيات. ولكن الأمر ليس بهذه السهولة إذا تعلق بالعشرين أو الأربعين سنة السابقة على ذلك. ففي العشرين عاماً التالية للحرب العالمية الثانية (٤٥ ـ ١٩٦٥) لم يكن الأداء الاقتصادي العربي سيئاً بالمرة، سواء بالمقارنة بما كانت عليه حال الاقتصاد العربي قبل ذلك، أو بالمقارنة بأداء معظم المناطق الأخرى من العالم الثالث. في تلك العشرين عاماً التالية للحرب كان الاقتصاد العالمي مزدهراً والعالم الغربي ينمو بمعدلات غير مسبوقة في التاريخ، والتجارة العالمية تنمو بسرعة كبيرة، والمعونات الأجنبية في أعلى مستوياتها، وخطط التنمية الخمسية الطموح ترسم وتنفذ بدرجات مختلفة من النجاح ولكن بمعدلات مرضية بوجه عام، وسياسات التصنيع في ظل الحماية من الواردات تحقق نجاحاً معقولاً وتتمتع برضا الشرق والغرب ومؤسسات التمويل الدولية على السواء. وأخيراً وليس آخراً، كان هناك أيضاً نمو سريع في إنتاج وإيرادات النفط مدفوعاً بالطبع بمعدلات النمو المرتفعة في الغرب عموماً، وفي أوروبا واليابان خصوصا لإعادة بناء ما دمرته الحرب.

تلت ذلك فترة لا تزيد على عشر سنوات (٦٥ ـ ١٩٧٤) كانت فترة كئيبة ، سياسياً واقتصادياً، وكان العامل الأساسي وراء هذه الكآبة السياسية والاقتصادية على السواء ، ما حدث من اعتداء إسرائيل في ١٩٦٧ ، بكل آثاره المعروفة والتي لا موجب لإعادة ذكرها . ولكن العشر سنوات التالية (٧٥ ـ ١٩٨٥) لم تكن فترة سيئة ، إذا نظر إلى الأداء الاقتصادي العربي بوجه عام من دون الحاجة إلى الدخول في تفاصيل كثيرة تتعلق بهذا الجانب من الأداء الاقتصادي أو ذاك ، أو بهذا البلد العربي أو ذاك . كانت الصورة العامة إيجابية ، سواء من حيث معدلات نمو الناتج والدخل القومي أو معدلات العمالة والبطالة ، بل وحتى من حيث رفع مستويات المعيشة لأصحاب الدخول المنخفضة لإشباع حاجاتهم الأساسية ، إذ انتفع هؤلاء

بشدة من ارتفاع معدل حركة العمالة بين الدول العربية نتيجة للارتفاع الكبير في أسعار وإيرادات النفط، مرة في أعقاب حرب أكتوبر (تشرين الأول) في ١٩٧٣ ومرة أخرى في أعقاب الثورة الإيرانية في ١٩٧٩ .

ثم جاءت تلك الفترة المظلمة التي بدأت بالكلام عنها، ولا نزال نعيش في ظلها حتى الآن (١٩٨٥ ـ ٢٠٠٢): انخفاض شديد في معدلات النمو، ارتفاع كبير في معدلات النمو، ارتفاع كبير في معدلات البطالة، وتدهور في توزيع الدخل. ولكن هذه الفترة التي تقرب من العشرين عاماً هي نفسها الفترة التي حققت فيها دول جنوب شرقي آسيا، ما سمى بالمعجزات الاقتصادية. صحيح أن أداء أفريقيا وأمريكا اللاتينية لم يكن دائماً أفضل من الأداء العربي، ولكن المركز النسبي للبلاد العربية في العالم الثالث بوجه عام قد أصابه بلا شك تدهور شديد خلال العشرين عاماً الماضية، مما يجعل رسم صورة قاتمة لحالة الاقتصاد العربي الآن مهمة سهلة للغاية.

هذا ما قامت به مجلة «الأيكونوميست» البريطانية في المقال المشار إليه، معتمدة على التقرير الذي سبق ذكره والذي سرعان ما ذاع صيته (إذ إن الأخبار السيئة تنتشر بسرعة أكبر بكثير من الأخبار السارة)، وهو أول تقرير إقليمي تنشره الأم المتحدة عن التنمية البشرية (أو الإنسانية) في منطقة بعينها من مناطق العالم.

والأرقام والمعلومات التي يتضمنها هذا التقرير عن الأداء الاقتصادى العربى، وعن مدى سوئه بالمقارنة بمعظم مناطق العالم الأخرى، وعن تدهوره خلال العشرين عاماً الماضية، لا تكاد تتضمن جديداً لم يكن يعرفه أى متابع لمؤشرات النمو الاقتصادى العربى. الجديد فقط، هو في مستوى البلاغة المستخدمة في تصوير درجة هذا السوء. فالتقرير مثلاً يكرر الكلام المألوف عن انخفاض معدل نمو متوسط الدخل إلى أن أصبح نحو نصف في المائة في المتوسط خلال العشرين عاماً الماضية، وأن نحو ۲۰ في المائة من البلاد العربية يعيشون على أقل من دولارين في اليوم، وأن البطالة تبلغ الآن نحو ۱۵ في المائة من إجمالي القوى العاملة. . إلخ. هذا كلام قيل ونشر مراراً في تقارير الأم المتحدة المختلفة، ولكن هذا التقرير الأخير يعبر عن هذه الحقائق بطريقة أكثر بلاغة من المعتاد، مما لا بد أن يترك أثراً أكبر في القارئ. فنحن نعرف مثلا أن اختلافاً بسيطا في معدلات النمو،

إذا استمر طويلاً، تكون له آثار مدهشة، وهى النتيجة الطبيعية لمعدلات النمو المركبة. ومن ثم يقول التقرير بحق «إنه إذا استمر معدل النمو العربى بهذه الدرجة من الانخفاض فإن المواطن العربى في المتوسط يحتاج إلى الانتظار مائة وأربعين عاماً قبل أن يضاعف دخله، بينما تحتاج مناطق أخرى في العالم إلى أقل من عشر سنوات لتحقيق هذا الغرض نفسه». من بين هذه الصياغات البليغة أيضاً قول التقرير «أن الدول العربية جميعاً، أى الاثنتين وعشرين دولة الأعضاء في الجامعة العربية بسكانهم البالغ عددهم ٢٨٠ مليوناً، وهو ما يقارب عدد سكان الولايات المتحدة الأمريكية، لا يزيد مجموع الناتج القومي لها مجتمعة (٥٣١ بليون دولار سنويا) عن الناتج القومي لإسبانيا وحدها».

كل هذا لا يزيد على كونه صياغات مثيرة لحقائق معروفة. المدهش حقاً، والجديد إلى حد كبير، هو ما يصل إليه التقرير في محاولته البحث عن أسباب هذا الأداء العربي السيئ، وتأييد مجلة «الأيكونوميست» للتقرير في هذا الصدد تمام التأييد. فالمعتاد في ما نقرأه من تفسيرات للأداء الاقتصادي العربي، سواء في ما يقدمه اقتصاديون عرب أو غير عرب، هو أن نصادف إحدى مدرستين: مدرسة ترد كل شيء تقريباً لتخلف الدول العربية عن اللحاق بركب «الانفتاح الاقتصادي» بكل معاني هذا الانفتاح: تحرير التجارة، تحرير النشاط الاقتصادي الداخلي، إزالة القيود أمام الاستثمارات الأجنبية الخاصة، بيع القطاع العام، تقليص درجة تدخل الدولة في النشاط الاقتصادي، تخفيف القيود البيروقراطية. . إلخ. ومدرسة أخرى تكاد أن النشاط الاقتصادي، تخفيف القيود البيروقراطية . . إلخ. ومدرسة أخرى تكاد أن تقول العكس بالضبط، أي أن سبب الفشل هو انفتاح متسرع وبلا ضابط ولا حدود، فتح الأبواب أكثر من اللازم وقبل الأوان للاستيراد والاستثمارات الأجنبية الخاصة، وإعادة توزيع الدخل . . إلخ .

والمدرستان تبالغان في رأيى في إهمال أثر العوامل الخارجية على الأداء الاقتصادى العربى. نعم، هناك الكثير مما يمكن عمله من أجل زيادة حجم التعامل مع العالم الخارجى أحيانا، ومن أجل إخضاع هذا التعامل لمزيد من القيود في أحيان أخرى. نعم، هناك إفراط في التأميم وتدخل الدولة من ناحية، وهناك تراخ أكثر من اللازم من جانب الدولة في أمور كانت تستدعى تدخلاً أكبر، من ناحية أخرى. نعم، هناك

الكثير مماكان يجب على الدولة عمله في مجالات كالتعليم والتدريب وتوزيع الدخل وإقامة مشاريع البنية الأساسية الضرورية لتشجيع الاستثمار وحفزه، وهناك الكثير أيضاً بما كان على الدولة الامتناع عن عمله، كتأميم مشاريع صغيرة تعتمد بطبيعتها على قوة الحافز الفردي، وقيامها بتدليل قطاع كبير من رجال الأعمال المفسدين في الأرض، هربوا الأموال أحياناً، وحصلوا على قروض بلا ضمانات كافية ووجهوها إلى أوجه قليلة النفع أحياناً، وتهربوا من دفع ما عليهم من ضرائب في جميع الأحيان. نعم كل هذا صحيح، وكان من الواجب تفاديه. ولكن الحقيقي أيضاً أن هناك عوامل خارجية ضربت اقتصاديات معظم البلدان العربية في الصميم بصرف النظر عما فعلته أو لم تفعله الحكومات. هناك مثلا الاعتداء الإسرائيلي في عام ١٩٦٧ ، وهناك التدهور الشديد في أسعار النفط، ومن ثم في إيراداته، وما نتج عن ذلك من آثار وخيمة على الدول العربية كافة تقريباً، الغنية منها بالنفط والفقيرة. وهناك التقلبات العنيفة في إيرادات السياحة نتيجة اعتداءات «إرهابية» قد يعتقد كثيرون (وأنا منهم) أن الأصابع الخارجية التي وراءها أكبر دوراً وأكثر حسما من الأصابع المحلية. وهناك إحجام الاستثمارات الأجنبية الخاصة عن المجيء إلى المنطقة العربية بمعدلات تقارب معدلات تدفقها على مناطق أخرى من العالم الثالث كجنوب شرقي آسيا مثلا أو أمريكا اللاتينية، وقديري كثيرون وراء هذا الإحجام (وأنا أيضاً منهم) عوامل سياسية لا تقل أهمية عن العوامل الاقتصادية، ومن بين هذه العوامل ما لا علاقة له في رأيي بمدى استعدادنا لتدليل المستعمر الأجنبي وإرضائه وتنفيذ طلباته.

كل هذه العوامل إذن مسئولة بدرجات متفاوتة عن سوء الأداء الاقتصادى العربى: انفتاح غير منضبط وبدرجة أكبر من اللازم أحياناً، وانفتاح متباطئ وبدرجة أقل من اللازم في أحيان أخرى، تدخل مفرط من جانب الدولة في بعض الأمور وتدخل أقل مما يجب في أمور أخرى، وفي جميع الأحوال عوامل خارجية ليس بمقدور الدول العربية مواجهتها، كانت ذات آثار إيجابية في بعض الفترات في الماضى، ثم أصبحت ذات آثار سلبية في الأساس، في الجزء الأكبر من العشرين سنة الأخيرة. فإلى أي مدرسة يا ترى ينتمى هذا التقرير الأخير عن "التنمية الإنسانية في العالم العربي في سنة ٢٠٠١»، ومعه مجلة «الأيكونوميست» البيطانية؟.

إنه لا ينتمى إلى أى مدرسة من هذه المدارس على الإطلاق، بل يقدم تفسيرات ثلاثة جديدة ومدهشة، فهو يرد سوء الأداء الاقتصادى العربى في العشرين سنة الأخيرة إلى ثلاثة عوامل: افتقاد الحريات السياسية (وبعض الحريات الفردية أيضاً)، وإهمال عنصر المعرفة والبحث العلمى، وسوء معاملة المرأة.

أما عن الحريات فالتقرير يقول كلاماً مؤثراً (تردده المجلة مع التأييد الكامل) عن افتقاد حرية التعبير وعن القيود المفروضة على الصحافة وعن الانتخابات المزيفة ، كما لابد أن يتعاطف معه أيضاً أى مواطن عربى على بينة بالأمور . ولكن ثمة أمران : أولهما : أنه لا التقرير ولا المجلة يبدو أنه قد خطر لهما قط أن العلاقة بين كل هذه الأشياء السيئة وبين سوء الأداء الاقتصادى ليست واضحة تماماً . ويبدو أن كليهما قد وقعا في خطأ مشهور هو تصور أن الأشياء الجيدة تأتى دائماً مجتمعة كليهما قد وقعا في خطأ مشهور هو تصور أن الأشياء الجيدة تأتى دائماً مبتمعة يعرف نظماً ديكتاتورية كثيرة كان أداؤها الاقتصادى حسناً ، على الأقل باستخدام مؤشرات من نوع ما يستخدمه التقرير ومجلة «الأيكونوميست» (معدل غو الناتج مؤشرات من نوع ما يستخدمه التقرير ومجلة «الأيكونوميست» (معدل غو الناتج القومى بالمقارنة بإسبانيا . . إلخ) . فالنازية في ألمانيا والفاشية في إيطاليا والستالينية في روسيا لم يكن أداؤها الاقتصادى بهذه المعايير على الأقل ، سيئا بالمرة . والأمر الثاني أن الصورة العامة لحالة الحريات والديمقراطية في العالم ككل ليست بالشكل الرائع الذي توحى به مجلة «الأيكونوميست» عندما تذرف كل هذه الديمقراطيات والحريات في العالم العربي .

فأنا مشلاً واحد من الناس الذين يشكون بشدة في صحة قول مجلة «الأيكونوميست» بأن العالم قد شهد خلال الخمسة عشر عاماً الماضية موجة عظيمة من انتشار الديمقراطية، وهي الموجة التي تصفها المجلة بأنها «لم تترك أي أتر على العرب». هذا كلام معاد ولكنه سقيم. فالذي حدث في العالم في هذا المجال لا يزيد كثيراً عن أن النظام الشيوعي قد سقط في دولة بعد أخرى، وقد كان في هذا السقوط انتصار لبعض أنواع الحريات وخسارة لبعض الأنواع الأخرى. أما بقية بلاد العالم بما فيها الدول الغربية المشهورة بالديمقراطية فهناك كثير من المؤشرات على أن الرأى العام ينصرف أكثر فأكثر عن المساهمة في الحياة السياسية، يأسا

وتفوراً من إحداث تحول حقيقى فى انجاه السياسة، وبسبب الإدراك المتزايد لتفاهة الفروق القائمة بين الأحزاب المتنافسة. أما عن الحريات المزعومة للصحافة وحق التعبير عن آراء مخالفة لرأى المؤسسات الحاكمة فقد كتب عنها ما فيه الكفاية بمناسبة المناخ العام الذى يذكر بمكارثية الخمسينيات، والذى شاع فى الولايات المتحدة فى أعقاب أحداث ١١ أيلول (سبتمبر) مما لا تحب بالطبع مجلة «الأيكونوميست» الحوض فيه.

وأما عن «المعرفة والبحث العلمى» فالتقرير والمجلة يشكوان من تدهور مستوى التعليم وانتشار الأمية، وتخلف العرب عن ركب «البحث العلمى وتكنولوجيا المعلومات»، وأن إنفاق العرب على الاستثمار في ما يسمى بـ «البحوث والتطوير» أقل من سبع المتوسط العالمى، وأن نسبة السكان الذين يستخدمون الإنترنت لا تزيد على ٢,٠ في المائة (أي أقل من واحد في المائة)، والذين يستخدمون جهاز الحاسوب الشخصى لا تزيد نسبتهم على ٢,١٪. ولا ينسى التقرير والمجلة أن يذكرا أن عدد الكتب الأجنبية المترجمة خلال الألف سنة الماضية (أو على حد قول المجلة، منذ عهد الخليفة المأمون الذي اشتهر عصره بازدهار الترجمة) أقل من عدد ما تترجمه إسبانيا خلال سنة واحدة.

أما عن انتشار الأمية في العالم العربي فهو بالفعل وصمة عار لا شك فيها، وإن كانت الدول العربية تختلف في ما بينها اختلافا شديداً في هذا الصدد، كما أن العلاقة بين الأمية وبين مؤشرات الأداء الاقتصادي التي تستخدمها المجلة والتقرير ليست واضحة تماماً. إن انتشار الأمية وصمة عار لأسباب إنسانية وحضارية أكثر منها لأسباب اقتصادية، وعلاقة السببية هنا قد تكون معكوسة، أي أن تحسن الأداء الاقتصادي ينتج عنه تقدم في التعليم كما ونوعاً، أكثر مما يحدث العكس. أما المؤشرات الأخرى التي يوردها التقرير والمجلة بمناسبة الحديث عن العلم والمعرفة فمنها ما يستوجب الضحك ويجلب التسلية. فأنا مثلا لا أعرف ما هي النسبة المثلي من إجمالي السكان في ما يتعلق باستخدام الإنترنت أو حيازة جهاز الحاسوب الشخصي، أو حتى إلى أي مدى يجب أن يعتبر هذا أو ذاك شرطاً ضروريا لتحقيق النقافي والازدهار الثقافي والتقدم في مجال الحريات السياسية وغيرها. إلى أي مدى مثلا تؤدي حيازة المرء

لجهاز الحاسوب الشخصى إلى زيادة اهتمامه بالأمور العامة وتكوين رأى سياسى مستقل، وإلى أى مدى تؤدى إلى عكس ذلك؟ وما هو يا ترى العدد الأمثل للكتب المترجمة الذى يضمن للأمة استمرار الازدهار، خصوصاً فى مجال الأداء الاقتصادى؟ أم أن هناك نوعاً معيناً من الكتب أجدر بالترجمة من غيره، وأنواعاً أخرى يجب ألا تترجم على الإطلاق؟ وكيف حققت أوروبا وأمريكا تقدماً اقتصادياً رائعاً خلال القرن التاسع عشر مثلا والنصف الأول من القرن العشرين من دون الإنترنت والحاسوب، سواء الشخصى منه أو غير الشخصى؟ وإلى أى مدى اعتمد ذلك التقدم الاقتصادى الرائع فى أوروبا وأمريكا فى القرن الماضى على ازدهار حركة الترجمة، أم أن العكس هو الصحيح، أى أن الترجمة تزيد نتيجة التقدم الاقتصادى وليس العكس؟ وما هى الترجمة المطلوبة بالضبط، هل هى فقط من الإنجليزية أو الفرنسية إلى العربية أم يمكن أن يسمح بالعكس؟.

ولكن التقرير ومجلة «الأيكونوميست» يشعران بالطبع بثقة أكبر وبغضب أشد عندما ينتقلان إلى مناقشة موضوع المرأة. ألا يتفق العالم كله معهما، في الآونة الحالية، حول هذه القضية؟ هل هناك إجماع أكبر، في العشرين سنة الماضية، ومنذ ازدهرت الحركة النسوية في الغرب، من الإجماع على ما تتعرض له المرأة العربية من إهمال وسوء معاملة من جانب الرجل العربي؟ المدهش والمضحك في الأمر أن هذا الحديث يتزايد، والهجوم على العرب والمسلمين يتفاقم، في الوقت نفسه الذي تحظى فيه المرأة العربية والمسلمة بمعدل للتقدم والرقى لم تحظ به خلال مئات السنين الماضية. ولكن التقرير والمجلة لا يحتويان على أي رقم يتعلق بازدياد مساهمة المرأة العربية أو المسلمة في الحياة العامة، دعك من مشاركة النساء العربيات أو المسلمات في السياسة، إذ هل يشترك الرجال العرب والأطفال في السياسة؟ ولكن لماذا لا يكتب التقرير أو المجلة عن ارتفاع نسبة مساهمة المرأة العربية أو المسلمة في القوى العاملة، وفي المدارس وفي الجامعات، وفي الكتابة الصحافية وفي إنتاج الأفلام ومختلف وسائل الإعلام؟ نعم المرأة العربية والمسلمة غطت رأسها في كثير من البلاد بغطاء أكثر بما كانت تفعل منذ عشرين عاماً، ولكن لماذا يثير هذا قلق كتاب التقرير والمقال على مستوى الأداء الاقتصادي العربي؟ ولماذا لا يلتفتان إلى أن انتشار ما يسمى بظاهرة الحجاب أو غطاء الرأس، قد سار جنباً إلى جنب مع زيادة مساهمة المرأة في الحياة العامة، وقد يكون هذا الانتشار ناتجاً في الأساس عن زيادة هذه المساهمة وليس عاملاً معطلاً لها؟ .

يقول التقرير والمجلة إن "من بين كل امرأتين عربيتين توجد واحدة غير قادرة على القراءة والكتابة»، فلماذا لا يقولان أن هذه النسبة لا تختلف كثيراً عن نسبة الأمية بين الرجال العرب، ولماذا لا يحتفلان، بدلاً من ذلك، بأن نسبة المتعلمات بين النساء العرب تضاعفت ثلاث مرات خلال الـ ٣٠ عاماً الماضية؟ وهو ما يذكر عرضاً كأنه ليس هو المهم بل المهم فقط هو نسبة الأمية بين النساء في هذه الساعة واللحظة.

وعلى كل حال، فما علاقة هذا كله بالأداء الاقتصادى العربى خلال العشرين عاما الماضية؟ هل كانت حالة المرأة العربية أفضل فى الخمسينيات والستينات من القرن العشرين، عندما كان الأداء الاقتصادى العربى أفضل؟ أم أن الحركة النسوية فى الغرب، لم تكن قد قويت بعد فى الخمسينيات والستينيات فلم يعلق أحد أو يستغرب أن يكون الأداء العربى أفضل من أداء مناطق كثيرة فى العالم الثالث على رغم سوء حال المرأة العربية؟ وكلنا يعرف أن المرأة فى الغرب لم تحظ بحقوقها السياسية وكثير من حقوقها الاجتماعية إلا فى القرن العشرين، فما بال النمو الاقتصادى فى الغرب كان بتلك الروعة خلال القرن السابق على ذلك؟.

ربما لم يكن ثمة داع لكل هذه التساؤلات فالأمر واضح. فنحن نعيش أياماً لا هم لمجلات مثل «الأيكونوميست» ومعظم وسائل الإعلام الغربية إلا تحقير العرب والمسلمين. ومن ثم فإن تحديد ما يقال وما لا يقال، واختيار النسب ومعدلات النمو التي تذكر وتلك التي لا تذكر، لا بد أن يتمشى مع هذه الصورة العامة المطلوب رسمها وتأكيدها في عقل القارئ، وهي أن الفشل العربي عام، والعجز تام، في الاقتصاد كما في غيره، والتخلف موجود في كل شيء، وكل هذه الأمور، الفشل والعجز والتخلف، لابد أن تؤدى إلى الإرهاب، خصوصا ذلك النوع من الإرهاب الذي شهدته الولايات المتحدة في ١١ أيلول (سبتمبر)، مما يعطى بالطبع أعذاراً قوية لإسرائيل لتفعل ما تفعله بالفلسطينيين، وللولايات المتحدة وإسرائيل لتنفيذ ما تنويان عمله في المنطقة في المستقبل القريب.

وما دمنا ذكرنا إسرائيل، فلابد أن نشير إلى أن مقال «الأيكونوميست» لم يشر إليها، على رغم أهميتها في المجال الذي نحن بصدده، الا مرة واحدة، وذلك عندما ذكر بلهجة لا تخلو من إعجاب أن «كاتبي التقرير» وهم عرب، تجنبوا إلقاء اللوم على النزاع العربي - الإسرائيلي كسبب أو كعذر لما تحقق من فشل. والحقيقة أن التقرير أشار، وإن كان بشكل عام ومبهم، إلى أنه من بين آثار الاحتلال الإسرائيلي الجانبية أنه كان «سبباً وذريعة لتشويه برامج التنمية، وإرباك الأولويات الوطنية وإعاقة التنمية السياسية ، وأنه في أحيان معينة ، يمكن أن تستخدم الحاجة إلى تعبئة الشعب ضد المعتدي الخارجي مبررا لكبح الخروج عن الصف في وقت يتطلب فيه التحول الديمقراطي قدراً أكبر من التعددية في المجتمع ومزيدا من الحوار العلني حول سياسات التنمية الوطنية»، وهو كلام يفهم منه أن دور إسرائيل في إفساد الأداء الاقتصادي العربي لم يأت بالضبط من هجوم أو تهديد هنا واعتداء هناك، ومن ضغوط بعض القوى العظمي لصالح إسرائيل ولو أدت إلى إفساد خطط التنمية، بل يظهر دور إسرائيل فقط في تعطيل «التعددية السياسية» وإعطاء عذر للحكومات العربية لممارسة الديكتاتورية التي تهواها بطبعها. ولا ترى مجلة «الأيكونوميست» بالطبع موجبا لتصحيح هذا الخطأ، إذ إن المناخ السائد الآن في وسائل الإعلام الغربية لايسمح بمثل هذا التصحيح وإنما يسمح فقط بالتأكيد على دور غياب الحريات السياسية والفردية، وعلى أهمية البحث العلمي وعدد مستخدمي الإنترنت والحاسوب، وعلى الأخص على مركز المرأة، مما يسمح بدوره لمجلة «الأيكونو ميست» باستخدام هذا العنوان المثير لمقالها، وهو: «الطريق الذاتي إلى الفشل» أو «كيف يقود المرء نفسه إلى الفشل» ( Self doomed to Failure ) فهو عنوان أرادته المجلة رسالتها الأساسية إلى قراثها.

#### [٢]

لم تقتصر الحماسة التى قوبل بها تقرير «التنمية الإنسانية العربية» على وسائل الإعلام الغربية، وهو الإعلام العربية، وهو ما يثير درجة أكبر من الدهشة ومن الأسف أيضاً. وقد فسرت هذا بأمرين:

الأول: أن لدينا نحن العرب والمسلمين مدرسة مماثلة لمدرسة تحقير العرب والمسلمين الشائعة منذ فترة في الغرب. وهي مدرسة لا يجب التهوين من شأنها من حيث عدد أفرادها أو حجم نشاطها وتأثيرها.

والثانى: أن هناك عدداً أكبر مما نظن من مثقفينا لازالوا ينخدعون بسهولة بأى شيء فيه شبهة العلم، ويظنون أن أى كتابة تحتوى على أرقام وبعض المصطلحات الصعبة، لابد أن تكون عملاً علمياً يستحق الإعجاب.

ذلك أنى وجدت هذا التقرير، فضلاً عن حرصه الواضح على اقتناص أى فرصة لتوجيه الاتهام إلى العرب والتقليل من شأنهم، يتضمن استخدامات معيبة للأرقام، ويحتوى على الكثير من الكليشيهات الضخمة الفارغة من المضمون (من نوع العبارة الآتية: "وفى التحليل النهائي، التنمية الإنسانية هى تنمية الناس، ومن أجل الناس، من قبل الناس» ـ ص ١٤)، وكذلك الكثير من التقريرات التى لا تزيد على أن تكون مصادرة على المطلوب أو تحصيل الحاصل (من نوع العبارة الآتية: "إن التنمية الإنسانية ضرورية لتحقيق كل من النمو الاقتصادى المستدام وتخفيف حدة الفقر»، ص ١٢).

والنسخة العربية من هذا التقرير (التي اعتمد عليها في هذا المقال) مليئة بالجمل والتعبيرات الملتوية التي تجعل من الصعب متابعتها، مما يرجع في رأيي، جزئيا، إلى محاولة متعمدة للإيهام بأن التقرير فيه عمق هو في الحقيقة خال منه، كما يرجع إلى أن النسخة العربية تفوح منها بشدة رائحة الترجمة، بمعنى أن النسخة الإنجليزية لابد أن تكون هي التي كتبت أو لا ثم ترجمت إلى العربية وليس العكس، مما جعل كثيراً من العبارات، المفهومة بالإنجليزية عسيرة الفهم بالعربية، إذ يتطلب فهمها تخمينا في البداية لما يمكن أن يكون أصلها الإنجليزي.

بالإضافة إلى هذا كله تجد أن التقرير فيه من التقريرات والوصف أكثر مما فيه من تحليل أو تفسير. لقد كان المرء يتوقع، من تقرير بلغ من طموحه أن يطرح مفهوما جديداً للتنمية يحل محل المفهوم السائد للتنمية البشرية، ويسمى باسم «التنمية الإنسانية»، أن يبذل واضعوه بعض الجهد في تحليل المفاهيم المختلفة السائدة، أو التي كانت سائدة، كالتنمية بمعنى مجرد زيادة الدخل، والتنمية بمعنى التنمية البشرية، ومفهوم إشباع الحاجات الأساسية، والمفهوم الذي طرحه منذ سنوات قليلة «أمارتيا سن» ( Amartya Sen ) ويقوم على «توسيع مجال الاختيار»، وأن

يناقش مختلف صور القهر التى يمكن أن تعطل تحقيق هذا النوع أو ذاك من التنمية الإنسانية. ولكن القارئ لا يجد مناقشة حقيقية لأى شىء من هذا، بل يجد عدداً من الأفكار المتناثرة أخذت من هنا وهناك، دون تمحيص أو مناقشة، أو يجد رفضاً لا جرى عليه العمل دون تبرير كاف أو مقنع لهذا الرفض. ومع هذا يقدم كل هذا للقارئ دون أى محاولة للاعتذار عن قصور الجهد فى مواجهة مشكلات فكرية عويصة، وبنبرة خالية من أى إيحاء بالتواضع، ولكنها لا تخلو من خيلاء ومباهاة لا يجد القارئ لهما مبررا.

فما الذي فعله التقرير بالضبط؟

\* \* \*

تناول واضعو التقرير مقياس «التنمية البشرية» الذى ابتدعه برنامج الأم المتحدة منذ ١٢ عاماً، والذى يقوم على ثلاثة مؤشرات: متوسط الدخل، والعمر المتوقع عند الميلاد، ومستوى التعليم، حيث تعتبر الدولة متقدمة فى مضمار التنمية كلما ارتفع متوسط الدخل فيها، وزاد العمر المتوقع عند الميلاد، وانخفضت نسبة الأمية وزادت نسبة الطلاب المقيدين بالمدارس. تناول واضعو التقرير هذا المقياس وأدخلوا عليه تعديلات جوهرية: فحذفوا مؤشر متوسط الدخل تماماً، واحتفظوا بالمؤشرين الآخرين، ولكنهم أضافوا أيضاً أربعة مؤشرات جديدة:

1 - مؤشر الحرية، ٢ - ومؤشر أسموه "تمكين النوع"، ويعكس على حد تعبيرهم "مدى توصل النساء للقوة في المجتمع"، ٣ - ومؤشر الاتصال بشبكة الإنترنت، ٤ - ومؤشر تلوث البيئة، وسموا المقياس الذي يجمع بين هذه المؤشرات الستة (أو يلخصها) "التنمية الإنسانية"، تمييزا له عن المقياس السابق (وهو مقياس التنمية البشرية)، وقدموا لنا المقياس الجديد على أنه يقيس مدى التقدم في تحقيق آدمية الإنسان أو كليهما.

وسوف أؤجل مؤقتا مناقشة ما أقدم عليه التقرير من استبعاد مؤشر متوسط الدخل، وهو (أى هذا الاستبعاد) مسلك غريب أثار دهشة الكثيرين من الاقتصاديين العرب. وهو أيضاً مسلك غير مقبول بالمرة ولا مبرر له، وسوف أركز الآن على بقية المؤشرات التى استبقاها التقرير من المقياس القديم أو أضافها إليه.

من أول ما يثور في ذهن قارئ التقرير: لماذا اختيار هذه المؤشرات الستة بالذات (العمر المتوقع عند الميلاد، التعليم، الحرية، تمكين النوع، الاتصال بشبكة الإنترنت، وحالة البيئة)؟ لماذا اختار التقرير هذه المؤشرات بالذات من بين عشرات العوامل الأخرى التي لا شبهة في تأثيرها في الرفاهية الإنسانية؟ أين معدل البطالة مثلا، بما يحمله من آثار على الشعور بالكرامة واحترام النفس؟ أين مستوى الاستقرار العائلي وقوة أو ضعف الشعور بالتضامن بين أفراد العائلة الواحدة؟ أين حجم أوقات الفراغ أو معدل التضخم الذي يؤثر في مدى الاطمئنان أو القلق على المستقبل؟ أين درجة الاستقرار الوظيفي وما يحمله أيضاً من معنى الاطمئنان على المستقبل؟ أين درجة انتشار العنف والجريمة؟ أين درجة انتشار التشرد بين الأطفال أو درجة انتشار الدعارة؟ أين حجم المدن أو مدى التعرض لأفلام العنف في التليفزيون أو لحملات الإعلان . . إلخ؟ لماذا أهملت كل هذه الأمور وغيرها وفُضل عليها درجة الاتصال بشبكة الإنترنت، و "تمكين النوع" أو "مدى توصل النساء للقوة في المجتمع؟".

إن التبرير الذى يقدمه التقرير لتضمين مؤشر "تمكين النوع" هو أنه بعكس قصور تمكين المرأة فى المنطقة العربية "(ص ١٨). ففضح التقرير نفسه. إذ هل كل شىء يعكس شيئاً سيئاً فى المنطقة العربية يجب تضمينه، بينما يجب استبعاد كل شىء إيجابى لدينا، كقوة الارتباط العائلى مثلا أو انخفاض درجة انتشار العنف والجريمة؟ أم أن هناك سبباً أهم حتى من هذا، يبرر الاهتمام بمسألة "تمكين النوع"، وهو ازدياد نفوذ الحركات النسوية فى العالم الغربى، وأن أى تضمين لمثل هذا المؤشر فى التقرير العربى سوف يضمن رضا المؤسسات الدولية التى سيصدر عنها التقرير؟

أما الاتصال بشبكة الإنترنت، فيبرر التقرير إدخاله في المقياس بأنه «أحد متطلبات الانتفاع بفرص العولمة في هذا العصر». فهل استقر الرأى إذن، واتضح الأمر على نحو لا يحتمل الشك، على أن أى شيء يؤدى إلى مزيد من العولمة هو أفضل من غيره، حتى من حيث الارتفاع بمستوى آدمية الإنسان؟.

ثم فلنتساءل عن فائدة الجمع بين كل هذه الاعتبارات المختلفة في طبيعتها أشد الاختلاف، في مقياس واحد. لنفرض أننا بعد عشر سنوات قيل لنا إن مرتبة دولة

عربية، كمصر مثلا، قد تحسنت طبقا لمقياس التنمية الإنسانية خلال هذه السنوات العشر فأصبح ترتيبها ٨٢ بدلاً من ٩٢ (كما يقول لنا التقرير الآن)، وأن ترتيب دولة كالكويت قد تحسن أيضاً فأصبح ٢٠ بدلاً من ٧٠ (كما هو الآن طبقاً لهذا التقرير). فما المطلوب من المصريين والكويتيين في هذه الحالة؟ هل يتعين على المصريين الابتهاج أم يستحسن الانتظار حتى نعرف مصدر هذا التحسن بالضبط: هل هو زيادة قدرة النساء أم زيادة الاتصال بالإنترنت؟ أو فلنفرض أن هذا التحسن الذي طرأ على ترتيب مصر كان نتيجة زيادة الاتصال بشبكة الإنترنت فقط، ولكنها كانت زيادة كبيرة لدرجة عوضت انخفاضاً شديداً في قدرة النساء وفي حجم الحريات المتاحة. فهل يجب على المصريين الابتهاج رغم ذلك، مادام الترتيب النهائي الذي وصل إليه تقرير التنمية الإنسانية، في هذه الأمور مجتمعة قد تحسن؟ ولنفرض أيضاً أن التحسن في ترتيب الكويت كان ناتجاً عن تخفيض انبعاثات ثاني أكسيد الكربون (التي يقيس بها التقرير درجة تلوث البيئة) بينما كان التحسن في ترتيب مصر نتيجة لزيادة قدرة النساء، فأي الشعبين يحق له الابتهاج أكثر؟ لا نعرف بالطبع لأننا لا نعرف أيهما أهم: النساء أم ثاني أكسيد الكربون!

هل كان من الممكن حل هذه المشكلة بإعطاء المؤشرات الستة «أوزانا» تعكس درجة الأهمية النسبية التي نعلقها على كل منها بالمقارنة بالمؤشرات الأخرى؟ . لا أعتقد أن هذا الحل مرض على الإطلاق، إذ من الذي يستطيع أن يقرر ما إذا كانت الحرية أهم أم المعرفة؟ «تمكين النساء» أهم أم نظافة البيئة؟ وحتى إذا كان هذا ممكنا، فمن الذي يستطيع أن يعطى لهذه المقارنة أرقاما، فيقول مثلا إن النساء أهم من البيئة ثلاث أو أربع مرات، أو أن زيادة العمر المتوقع عند الميلاد أهم بمقدار الثلث أو الربع من الحرية؟! .

ولكن التقرير بدلاً من أن يعترف بهذه الصعوبة، ويتبع المسلك القويم بالتخلى عن هذه العملية العبثية التي تجمع وتطرح ما لا يجوز جمعه وطرحه، قرّر من باب تسهيل الأمور، دون التخلى عن وجاهة التعبير الرقمى، أن يعتبر كل هذه المؤشرات الستة على نفس القدر من الأهمية، ومن ثم أن يعطيها أوزانا متساوية. ودافع عن هذا المسلك بقوله:

«وكما ينبغي أن يكون معلوما فإن افتراض تساوى الأوزان يعبر عن الفرض

الإحصائي القائل بتساوى الجهل، بمعنى أنه عندما لا يوجد مبرر قوى، بناء على معلومات، لاختلاف الأوزان، يفترض تساويها» (ص ٢٠).

لم يوضح التقرير بالضبط ما الذي يقصده بالجهل هنا. والأرجح أنه يقصد بالجهل أحد معنين:

هناك أولاً الجهل الناتج عن مجرد اختلاف الموقف القيمي، الذي يعبر عنه مثلا قولى إنى لا أستطيع أن أحكم بما إذا كانت زيادة تمكين المرأة أهم أو أقل أهمية من رفع مستوى المعرفة أو زيادة العمر المتوقع عند الميلاد. فأنا قد أعتبر تمكين المرأة أهم ويعتبر غيري أن رفع مستوى المعرفة هو الأهم. وقد يسمى هذا الاختلاف وصعوبة حسمه «جهلا» لا حيلة لنا معه إلا إعطاء المؤشرات كلها نفس الوزن. ولكن هناك ثانياً الجهل الناتج عن مجرد استحالة التعبير عن أهمية مؤشر بالنسبة لآخر تعبيراً رقميا. فأنا مثلاً قد أكون واثقا من أن الحرية أو رفع مستوى العمر المتوقع عند الميلاد أهم من زيادة تمكين المرأة ولكني عاجز عن أن أقول أن هذا أهم من ذاك بمقدار كذا، أو أن هذا أهم من ذاك بمقدار الضعف أو الثلث. . إلخ. قد يسمى هذا أيضاً جهلا، ولكن هذين النوعين من الجهل لا يبرران بالمرة استخدام أوزان متساوية ، إذ إن هذا لابد أن يؤدي إلى نتائج غريبة وغير مقبولة. فمن ناحية، لا يجب أن يؤدي اختلافنا في تقييم الأشياء إلى القول بمعاملة الأشياء كلها وكأنها متساوية، فهذا المسلك لن يرضى أحدا في الحقيقة، وسيسبب لدى الجميع شعوراً بعدم الارتياح إذ لن يعتبره أحد معبراً عن قناعاته وآرائه. وهذا هو بالضبط ما أدى إليه استخدام أوزان متساوية في استخراج هذا التقرير لمقياس التنمية الإنسانية، إذ لابد أن يشعر المرء بالاستغراب عندما يرى ترتيب البلاد العربية طبقاً لهذا المقياس، فيرى الأردن في القمة تليها الكويت والإمارات. . إلخ.

كذلك فإن العجز عن التعبير بالأرقام عن تفضيل شيء على آخر لا يصلح لتبرير استخدام أوزان متساوية. فأنا مثلا متأكد من أنى أفضل حكم جمال عبد الناصر على حكم أنور السادات ولكنى لا أستطيع أن أقول إن الأول يفضل الثانى بكذا درجة، فهل يجوز أن نقول إن هذه الصعوبة تسمح لنا بالقول بأنه لا يهم ما إذا كان سيحكمنا هذا الرجل أو ذاك؟ كل هذه النتائج الغريبة نتجت عن جمع

وطرح ما لا يجوز جمعه وطرحه، والإصرار على التعبير برقم واحد عن أشياء ذات طبيعة مختلفة أشد الاختلاف. والإحصائي الحصيف هو الذي يعرف متى يجوز أن يمارس مهنته في الجمع والطرح ومتى يجب أن يمتنع عن ذلك. وهذا هو بالضبط ما لا لم يفعله هذا التقرير.

أما «الجهل» الذي يشير إليه التقرير باعتباره يسمح للإحصائي باستخدام أوزان متساوية، فالمقصود به في الحقيقة «اللامبالاة»، أي عدم وجود أي سبب لتفضيل شيء على آخر. ولكن هذه «اللامبالاة» لا يمكن افتراضها في الموضوع الذي نحن بصدده، لا في كاتب التقرير ولا في قارئه. بعبارة أخرى: لا يمكن أن نفترض أن أحداً منا لا يعلق أهمية أكبر على بعض هذه المؤشرات مما يعلقه على غيرها.

\* \* \*

ولكن فلنترك جانباً مسألة الجمع والطرح بين مؤشرات لا تقبل الجمع والطرح، ولنركّز على سبب اختيار التقرير لهذه المؤشرات الستة بالذات.

لاشك أن الذى حدث هو شىء كالتالى: سأل المكلفون بوضع هذا التقرير أنفسهم: ما هى طيبات الحياة؟ فلم تتفتق أذهانهم عن أكثر مما يفعله الناس فى الغرب نظروا إلى الغرب فوجدوا الناس هناك يستهلكون السلع والخدمات بكثرة، ومن أحدث هذه السلع الكومبيوتر، ووجدوهم يذهبون كل بضع سنوات إلى صناديق الانتخاب، ويحاولون بقدر الإمكان، على الأقل فى العقود الأخيرة، أن يعاملوا المرأة كما يعاملون الرجل. . إلخ، وقاسوا الأداء العربى على ذلك فوجدوا الأداء العربى بالطبع منخفضاً وهى نتيجة بديهية، تترتب بالضرورة على ما وضعوه ابتداء من افتراض. فإذا كان التقدم والتخلف يقاسان بما يفعله الآخرون لا بما نفعله نحن، فلابد أن نكون نحن متخلفين بالمقارنة بهؤلاء الآخرين!

من أجل التدليل على فساد عملية الاختيار التى قام بها واضعو هذا التقرير بين مختلف صور «التنمية الإنسانية»، أو التقدم والتأخر في مضمار الرفاهة الإنسانية، أو الارتقاء أو التدهور في معاملة الإنسان باعتباره إنسانا، سأثير السؤال الآتى:

لنفرض أن حدث في العشر سنوات المقبلة أن تدهور حال اللغة العربية بأكثر

بكثير مما حدث لها في العشرين أو الثلاثين الأخيرة، بحيث أصبح الأولاد والبنات العرب أقل قدرة على التعبير تعبيراً صحيحا عن أنفسهم بلغتهم القومية. ألا يجب أن يعتبر هذا تدهوراً وتراجعاً في مضمار «التنمية الإنسانية» العربية؟ إذ ألا يعتبر من حقوق الإنسان ومصادر رفاهيته قدرته على التعبير باللغة التي نشأ عليها والتي يتكلمها آباؤه وأجداده؟ بل ألا يقول البعض (بحق في رأيي) إن القدرة على الإبداع مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بقدرة المرء على التفكير والتعبير بلغته الأم، لا بأى لغة أخرى؟ إذا كان الأمر كذلك، فأين المؤشر الذي يعكس هذا التدهور أو التقدم من بين المؤشرات المستخدمة في هذا التقرير؟.

أو فلنضرب مثالاً آخر أقل تشاؤما وإن كان مفرطا في عدم واقعيته. لنفرض أن بعض الدول العربية خلال العشر سنوات القادمة، نجحت في تحقيق نوع من الوحدة أو التكامل السياسي والاقتصادي والثقافي بحيث أصبحت أجزاء الأمة العربية أقرب بعضها من بعض، والعلاقات الثقافية بين أبناء جزء من هذه الأمة وجزء آخر أقوى بكثير مما هي الآن، بل وأننا نجحنا في توحيد مناهج التعليم وتقليل الفوارق بيننا في التعبير عن نفس الأفكار. ألا يعتبر هذا تقدما في مضمار التنمية الإنسانية العربية شبيها بالتقدم الذي يجلبه ازدهار اللغة العربية وحلولها محل اللغات الأجنبية في حياتنا اليومية؟ فأين يمكن أن يظهر مثل هذا التقدم في مؤشرات التنمية الإنسانية الإنسانية المستخدمة في هذا التقرير؟.

إن مثل هذا يمكن أن يقال عن مجالات أخرى للتقدم والتأخر "إنسانيا"، كطبيعة العلاقات العائلية السائدة، ومدى تماسك العائلة أو تفككها، أو نوع الرعاية التى يحصل عليها المسنون من أهلهم وذويهم، بدلاً من إيداعهم الملاجئ والبيوت المخصصة لكبار السن. وهكذا. يمكن أن نضرب أمثلة كثيرة من هذا النوع، ولكن تقرير التنمية الإنسانية العربية ليس معنيا بمثل هذا التقدم أو التأخر، إذ إن مثل هذه الأمثلة، وإن كانت تتعلق قطعاً بجوانب "إنسانية" في التنمية، تتعلق بالتقدم أو التأخر في مجالات "عربية صرف"، والتقرير لا يعني إلا بما يعتبره الأجانب تقدماً و تأخراً، بل ما يعتبرونه الآن كذلك، مثل التقدم أو التأخر في "تمكين المرأة"، وفي درجة "الاتصال بالإنترنت". كما أن المؤشرات الأخرى (كالحرية والتحصيل التعليمي وتلوث البيئة) يتبع في تعريفها وقياسها نفس المفاهيم المستخدمة في الغرب

دون غيره، مع أن أهدافا كالحرية أو التحصيل التعليمي أو نظافة البيئة يمكن أن تفهم عندنا بمعان مختلفة عما تفهم بها عندهم.

\* \* \*

خذ مثلا مؤشر «الحرية». إن التقرير يتعامل مع موضوع الحرية ببساطة غريبة فلا يعترف بأن الحرية شيء متعدد الأبعاد والجوانب ولا يمكن تحويل بعض هذه الأبعاد والجوانب إلى غيرها، ومن ثم يستحيل قياسها. لا عجب إذن أن يستسهل التقرير إصدار الحكم التالى:

«على مستوى مناطق العالم السبع الوارد في الشكل ٢-٤، يظهر أن الناس في المنطقة العربية كانوا الأقل استمتاعاً بالحرية، على صعيد العالم، في التسعينيات الأخيرة (ص ٢٥).

إن إصدار مثل هذا الحكم القاسى دون أى محاولة لتحليل المفاهيم المختلفة للحرية، والصور المختلفة لفقد الحرية، يحتاج حقاً إلى جرأة فائقة. ذلك أنى كنت أظن أن المرء يجب أن يتردد كثيراً قبل أن يقرر ما إذا كان المصرى أكثر أو أقل حرية من الكينى أو البرتغالى، أو أن اليمنى أكثر أو أقل حرية من الأمريكى أو السويدى. . إلخ.

من هذا النوع أيضاً من الأحكام المتسرعة ما جاء بالتقرير عن مفهوم «التمثيل والمساءلة»، إذ لم يتردد واضعو التقرير طويلا قبل أن يقرروا أن الأردن أفضل بلد عربى من حيث «التمثيل والمساءلة»، ويليه في ذلك الكويت (ص ١٠٧).

إن من الممكن أن نفهم «التمثيل والمساءلة» بمعنى اقتراب المجالس النيابية من التعبير الحقيقى عن رغبات المواطنين ومصالحهم، ومدى قدرتها على محاسبة السلطة التنفيذية على أخطائها. فهل حقا من السهل على من يراقب الحياة السياسية في البلاد العربية المختلفة أن يقرر دون تردد أن الأردن والكويت هما أفضل الدول العربية في هذا الصدد؟ أم أن الأمر يحتمل بعض التردد والاختلاف والكثير من التحفظات؟.

وقل مثل ذلك عن معيار «فعالية الحكومة»، الذي يقول التقرير أنه فيما يتعلق

به، تأتى دولة عمان فى المقدمة وتليها تونس ثم الأردن وقطر، أو عن «استقلال الإعلام» (الذى تحتل الأردن بشأنه المركز الأول) وعن الحريات المدنية . . إلخ، حيث لا يشرح لنا التقرير كيف جرى قياس هذه الأشياء التى تستعصى حقاً على القياس . كل ما نعرفه هو أنه اعتمد فى ترتيب البلاد طبقاً لهذه المعايير على دراستين أمريكيتين قامتا بمقارنة بلاد العالم المختلفة وفقا لما سمى «بكفاءة الحكم» (governance) وقام بنشرهما البنك الدولى فى سنة ١٩٩٩ . وللقارئ أن يخمن ما إذا كان من المكن أن تعتمد وتقر مؤسسة كالبنك الدولى، أى تحليل لمعايير مثل الحرية أو التمثيل والمساءلة أو فعالية الحكومة أو استقلال الإعلام . . إلخ لا يتفق مع أيديولوجية البنك وما يؤمن به من مبادئ الحرية الاقتصادية وإطلاق الحرية لقوى السوق .

لا يمكن أن نتوقع طبعاً أن تدخل دراسة يقوم بنشرها البنك الدولى «درجة التبعية السياسية» مثلا، كمؤشر من مؤشرات «الحرية» أو «كفاءة الحكم» أو «التمثيل والمساءلة» أو «استقلال الإعلام». وأقصد بالتبعية السياسية مدى تبعية الإرادة السياسية في بلد ما لقوة خارجية، مع أن مثل هذه التبعية السياسية لابد أن تؤثر في كل هذه الأمور جميعا: تقلل من قدر «الحرية» المتاحة ومن كفاءة الحكم في تحقيق مصالح المواطنين، ولابد من أن تضعف من درجة تمثيل الحكومة لهؤلاء المواطنين، وقيعل هذه الحكومة «مسئولة» أمام جهات خارجية أكثر عما هي مسئولة أمام مواطنيها، كما أنها لابد أن تضعف أيضاً من درجة استقلال الإعلام، إزاء هذه القوة الخارجية وشركاتها. كذلك، أفلا تؤثر هذه التبعية السياسية، متى وجدت، في درجة حرية المواطن العربي مثلا في التعبير عن تضامنه مع إخوانه في العراق مثلا أو مع السودان؟ بل ألا تؤثر حتى على حرية انتقال المواطن العربي بين بلد عربي وآخر؟.

لا يمكن أن يكون مثل هذا قد دخل في الحساب أو أخذ في الاعتبار في إحدى الدراستين (كوفمان وآخرون) اللتين قام بنشرهما البنك الدولي، إذ لا يمكن أن يهتم كوفمان أو البنك الدولي بمثل هذه الأمور التي تهم المنطقة العربية أكثر من غيرها.

مما يثير الشك أيضاً في فهم واضعى التقرير لموضوع الحرية والديمقراطية أن التقرير يساير الموضة الشائعة (ولكن المشكوك جداً في صحتها) في أن هناك موجة من الديموقراطية تكتسح العالم الآن، ولكن لم يلحق بها للأسف العالم العربي. فالتقرير يشكو من أن رياح الديمقراطية التي هبت على «معظم بلاد أمريكا اللاتينية وشرق آسيا في الثمانينيات وأوائل التسعينيات لم تصل إلى البلدان العربية بعد» (ص ٢). فهل أدخل واضعو التقرير في حسابهم يا ترى انتشار الدعارة في روسيا بعد سقوط الشيوعية، وهل اعتبروا ذلك دليلا على زيادة الحرية أم نقصانها؟ وهل أخذوا في اعتبارهم الموجة المكارثية الأخيرة في أمريكا في أعقاب ١١ سبتمبر أخذوا في اعتبروها دليلاً على زيادة الحرية أم نقصانها؟.

\* \* \*

الحقيقة التى يبدو أنها غابت تماماً عن واضعى التقرير هى أن ما يسمى بالتنمية الإنسانية ليس له مقياس واحد صالح للتطبيق فى مختلف الثقافات، بل لابد من تطبيق مقاييس مختلفة لأن اختلاف القيم يؤدى إلى اختلاف مصادر الرفاهية ومصادر الاعتداء عليها، بل ويؤدى إلى اختلاف مصادر الشعور بالكرامة الإنسانية ومصادر إهدارها. إن شيئا قد يبدو واحداً، وكأن من الممكن الاتفاق عليه، (كزيادة تمكين المرأة أو توسيع قدراتها) له صور عديدة بتعدد الثقافات، كما أن لقهر المرأة والتضييق عليها صوراً عديدة بتعدد الثقافات أيضاً. المرأة قد تشعر بالقهر لصعوبة والتضييق عليها صوراً عديدة بتعدد الثقافات، ولكنها قد تشعر بالقهر فى ثقافات أخرى بسبب السهولة التى يجرى بها الطلاق وتشتيت جمع الأسرة. المرأة قد تقهر فى بعض الثقافات بسبب إجبارها على ارتداء ملابس لا تريد ارتداءها، ولكنها قد تقهر فى بعض الثقافات أخرى لتعريضها لخلع ملابسها بأكثر مما ترغب فيه.

لهذا السبب قال عالم أنثروبولوجى مرة أن التعريف الذى يفضله للتنمية هو «زيادة قدرة المجتمع». أما هذا التقرير «زيادة قدرة المجتمع». أما هذا التقرير الذى نحن بصدده الآن فإنه لا يترك لدى قارئه أى شك فى ماهية المعايير التى يستخدمها للتقدم والتأخر الإنسانى، وماهية القيم التى يعتبرها دون غيرها جديرة بالتحقيق والاحترام. إنها ليست إلا المعايير والقيم التى يرضى عنها برنامج الأم المتحدة للإنماء.

وهذا هو ما يجعل هذا التقرير مثالاً صارحاً للتغريب والاغتراب معاً، وهو مثال يصيب المرء منا بخيبة أمل مضاعفة لأن الأمر يتعلق هنا ليس بمجرد «نمو اقتصادى»، أى زيادة حجم السلع والخدمات، بل بشىء أعظم وأهم وهو ما يسمى «بالتنمية الإنسانية» الذى يفترض أن يتسع للاهتمام بالقيم والثقافة وآدمية الإنسان.

#### \* \* \*

## بقيت ملاحظتان:

الأولى: تتعلق بتفسير صدور التقرير بكل هذه النقائص رغم كثرة الأسماء المرموقة التى وردت فى مطلع التقرير باعتبارها أسماء «المشاركين فى إعداد التقرير»، إما كأعضاء فى «الفريق الاستشارى» أو «الفريق الرئيسى» أو باعتبارهم «مؤلفين مشاركين» أى «معدى الأوراق الخلفية»، أو من «فريق القراء» (وهى ترجمة للفظ إنجليزى معناه هنا من يطلب إليه قراءة التقرير بعد الانتهاء من وضعه لإبداء ملاحظات عليه بغرض تقويمه وإصلاح عيوبه).

والتفسير الذى أقدمه لهذا اللغز هو أن المعتاد فى كتابة مثل هذه البحوث المعدة بتكليف من هيئة دولية أن تترك درجة عالية من الحرية للمؤلفين الرئيسي، أو للمؤلف الرئيسي ومعاونيه المباشرين، فى الأخذ أو عدم الأخذ بما يجرى إبداءه من ملاحظات، وكذلك فى تحديد حجم الإفادة من الأوراق الخلفية، وكثيراً ما يحدث ألا تستخدم هذه الأوراق الخلفية على الإطلاق، فيبقى الموقف الأيديولوجي (والسياسي) فى النهاية ليتحدد طبقاً لقرار المؤلف الرئيسي ومعاونيه المباشرين، ناهيك بالطبع عن المسئولين الكبار الذين قاموا باختيار المؤلف الرئيسي ابتداء ولابد أن يقروا التقرير ويرضوا عنه في صورته النهائية قبل أن يسمحوا بإصداره. الخلاصة إذن أن من المكن أن تظهر الصورة النهائية للتقرير في شكل يفاجاً به كثيرون من هؤلاء «المشاركين» المرموقين مثلما فوجئنا نحن بالضبط.

والملاحظة الثانية، والأهم: هي أن كل ما عبرت عنه في هذا الفصل لا يعنى رفض توجيه أي نقد أو اتهام للعرب، أفراداً أو مؤسسات أو حكومات. إنما العبرة هي بالهدف من النقد والاتهام كما يتبدى من لهجة النقد وطريقة الاتهام، وهل

يصب هذا النقد وذلك الاتهام في نفس الوعاء الذي لا يكف المعادون لنهضة العرب والمسلمين عن ملئه. إن عيوبنا كثيرة وأخطاءنا عديدة، وأوجه التقصير من جانبنا لا نهاية لها، وفي كل ميدان من الميادين. ولكن الاعتراف بكل هذا شيء، وترديد الاتهامات بالحق والباطل بهدف الإذلال والإضعاف و «تمكين» الأجنبي منا، شيء مختلف عاماً.

نحن نريد بالطبع أن ينهض العرب إنسانيا، ولكن على أن يكون هذا بطريقتنا وطبقا لقيمنا الخاصة. نعم نحن نحتاج إلى نشر المعرفة، ولكن معايير التقدم في هذا المجال كثيرة وليس أهمها استخدام الإنترنت والحاسوب.

نعم نحن نحتاج إلى رفع شأن المرأة، ولكن ليس بالضرورة بزيادة عدد أصوات النساء في مجالس نيابية لا تمثل أحداً، لا النساء ولا الرجال ولا حتى الأطفال.

نعم نحن نحتاج إلى ارتفاع بالمستوى التعليمى، ولكن رفع مستوى تعليم اللغة العربية لا يقل أهمية عن رفع مستوى تعليم الإنجليزية أو الفرنسية، وهناك مقاييس لقياس مستوى التعليم والمعرفة أفضل بكثير من المقياس الذى ذرف واضعو التقرير من أجله الكثير من الدموع، وهو عدد الكتب المترجمة إلى العربية من الإنجليزية والفرنسية. نعم نحن نريد حريات أكثر، ولكن ليس بالضرورة حرية الاختيار بين خمسين قناة تليفزيونية تذيع كلها نفس الكلام الفارغ وتقوم كلها بعملية مستمرة من غسيل المخ.

## [٣]

سوف أركز الآن على جانب واحد من الجوانب المتعددة التى تناولها التقرير ، وإن كان على قدر كبير من الأهمية. وهو جانب اقتصادى ويتعلق بموقف التقرير من مؤشر مهم من مؤشرات التنمية وهو متوسط الدخل. وقد أثار موقف هذا التقرير من «متوسط الدخل» دهشة العديد من الاقتصاديين وغير الاقتصاديين ممن تناولوا التقرير بالتحليل، إذ إنه موقف لا هو بالمألوف ولا بالمتوقع، وفي رأبي ورأى كثيرين ليس موقفا مقبولاً أو مبرراً. وهذا هو ما سأحاول أن أبينه الآن.

عندما بدأ الاهتمام بموضوع التنمية في الكتابات الاقتصادية، وبموضوع التخلف والتقدم الاقتصادي، منذ نحو خمسين عاماً، كان المؤشر الذي حظى بأكبر قدر من الاتفاق بين الاقتصاديين لقياس التقدم والتخلف هو مؤشر متوسط الدخل، أي حجم الدخل الحقيقي المتاح للفرد الواحد من السكان. والمقصود بوصف «الحقيقي»، الإشارة إلى السلع والخدمات وليس إلى قيمتها النقدية التي قد تتقلب من وقت لآخر دون أن يعكس هذا التقلب بالضرورة تقدما أو تخلفا. والمقصود «بالفرد الواحد»، الإشارة إلى «المتوسط»، أي حجم الدخل القومي مقسوما على عدد السكان، إذ إن الدخل القومي قد يزيد دون أن يعكس هذا تقدما إذا زاد السكان بنفس النسبة أو بنسبة أكبر.

كان هذا الاتفاق على اتخاذ متوسط الدخل مؤشراً للتقدم والتخلف مفهوماً من حيث إنه يقيس شيئاً مهما للغاية، وهو مدى تمتع الفرد بالسلع والخدمات المختلفة، وهو شيء قريب جداً، وإن لم يكن مطابقاً بالضبط، لمستوى «الرفاهية الاقتصادية»، وحيث إننا نتكلم عن «التنمية الاقتصادية» أو عن التقدم والتخلف الاقتصاديين، فإن استخدام مقياس للرفاهية الاقتصادية يبدو مسلكا معقولا ومبررا.

كان الاقتصاديون الذين قدموا مؤشر "متوسط الدخل" كمقياس للتنمية واعين تمام الوعي لأوجه القصور فيه، بل وكثيراً ما عبروا هم أنفسهم عن أوجه القصور هذه ونبهوا إليها وحذروا من نسيانها. كانوا يعون مثلا أن متوسط الدخل هو، كأى متوسط، لا يعكس مدى التفاوت في مستوى المعيشة بين فئات السكان المختلفة، فقد يزيد هذا التفاوت بشدة ويبقى المتوسط على حاله. والتفاوت في الدخول يؤثر بالطبع في مستوى الرفاهية. كذلك كانوا يعون تماماً أن ليس كل زيادة في الدخل لها نفس الأثر على مستوى الرفاهية. ففضلا عن اعتبار توزيع الدخل الذي ذكرناه حالا (والذي يعني أن زيادة دخل الغني قد لا تكون بنفس أهمية الزيادة في دخل الفقير) فإن السلع والخدمات تتفاوت فيما بينها في أهميتها للإنسان. فالمكنسة الكهربائية ليست بأهمية رغيف الخبز، والتليفزيون الملون ليس بأهمية المسكن الملائم أو الملبس الضروري. . إلخ . كما كان هؤلاء الاقتصاديون واعين تماماً للحقيقة الآتية : وهي أن الرفاهية الإنسانية هي مفهوم أشمل وأوسع بكثير من مفهوم الرفاهية

الاقتصادية، أى أن مسببات الرفاهية أو الشعور بالحرمان تتجاوز بكثير عوامل الرفاهية المادية المستمدة من السلع والخدمات أو الحرمان من هذه السلع والخدمات. فهناك مثلا البطالة والعمالة (أى ما إذا كان للشخص عمل أو ليس له، بصرف النظر عما إذا كان يأتيه دخل كاف أو لا يأتيه)، وهناك حجم وقت الفراغ الذى يتمتع به، ومستوى الحرية، ونوع العلاقات الاجتماعية السائدة، ومدى الاطمئنان أو الخوف من المستقبل. وكلها أشياء قد تتفاوت تفاوتا شديداً مع ثبات متوسط الدخل.

كان الاقتصاديون الذين قدموا إلينا مؤشر متوسط الدخل كمقياس للتقدم والتخلف واعين لكل هذا ومع هذا استمروا في الاعتماد على هذا المؤشر لا باعتباره مؤشراً خالياً من النقص أو أوجه القصور، وإنما باعتباره مؤشراً تقريبيا لا يقيس كل شيء وإنما يقيس شيئاً بعينه هو مستوى الرفاهية الاقتصادية للفرد في المتوسط، فإذا أردنا مقياسا أكثر دقة للرفاهية الاقتصادية كان علينا النظر، إلى جانب متوسط الدخل، إلى غط توزيع الدخل. وإذا أردنا مفهوما للرفاهية الإنسانية أوسع وأشمل من مفهوم الرفاهية الاقتصادية فلابد من إضافة أشياء أخرى كثيرة. ومع هذا الاستعداد للإقرار بهذا النقص وهذا القصور فقد كان مما ساعد على شيوع استخدام مؤشر متوسط الدخل، أن مستوى الدخل هو شرط مهم إلى حد كبير (وإن كان ليس كافياً) للحصول على أشياء أخرى كثيرة من طيبات الحياة التي تدخل في تكوين الرفاهية الإنسانية بوجه عام، دون أن تدخل في حساب متوسط الدخل نفسه. فدرجة الحرية المتاحة للفرد مثلا، تتأثر إلى حد كبير بمستوى دخله، وإن كان من المتصور بالطبع أن تزيد الحرية أو تقل مع بقاء مستوى الدخل ثابتاً. وقل مثل هذا عن حجم المعرفة المتاحة، أو عن مركز المرأة في المجتمع، أو عن مدى الاطمئنان أو الخوف من المستقبل. . إلخ. في كل هذه الأمور وغيرها يعتبر ارتفاع متوسط الدخل، في معظم الأحوال، تطوراً إيجابياً ومطلوباً، وإن كان بالطبع ليس كافياً. فى أوائل السبعينيات ظهر اتجاه جديد بين الاقتصاديين يسلط الضوء على شىء آخر غير متوسط الدخل، وهو ما سمى «بإشباع الحاجات الأساسية»، واعتبر أصحاب هذا الاتجاه أن هذا المعيار الجديد أفضل بكثير من معيار متوسط الدخل كمقياس للتقدم والتخلف، وللحكم على مدى نجاح أو فشل التنمية، وذلك لسبين:

الأول: أن الحاجات الإنسانية ليست متساوية في الأهمية، وزيادة الدخل قد تستخدم لإشباع هذه الحاجة أو تلك، ومن ثم فالانشغال بزيادة الدخل قد يعنى الانشغال بإشباع حاجات قليلة الأهمية (كمطالب القلة المترفة مثلا) على حساب إشباع حاجات أكثر أهمية بكثير (كتوفير الغذاء الضروري أو الملبس أو المسكن الملائمين. . إلخ).

والثانى: أن هناك من الحاجات الإنسانية ما لا يدخل فى حساب متوسط الدخل، فالدخل قد يزيد ولكن يزيد أيضاً معدل البطالة أو يقل وقت الفراغ، فلا تدل زيادة الدخل على ارتفاع مستوى الرفاهية.

شاع فى السبعينيات إذن الاهتمام بمفهوم إشباع الحاجات الأساسية واعتباره هدف أجدى وأهم من مجرد الارتفاع فى متوسط الدخل، ومع ذلك فلابد أن نلاحظ أن مفهوم إشباع الحاجات الأساسية لم يتنكر قط لمؤشر متوسط الدخل، ولا أراد أصحابه التقليل من أهميته. فقد كان من الواضح للجميع أن الارتفاع بمتوسط الدخل ضرورى فى معظم الأحوال لتحقيق أى تقدم فى إشباع الحاجات الأساسية المختلفة.

\* \* \*

ثم حدث فى مطلع التسعينيات تطور آخر، إذ رفع شعار جديد هو شعار "التنمية البشرية" ( Human Development )، تبناه برنامج الأم المتحدة للإنماء وأعلن تفضيله له على معيار إشباع الحاجات الأساسية، وقدمه كمعيار للحكم بمدى تقدم أو تأخر الأم، وليحل محل المقياسين القديمين: متوسط الدخل وإشباع الحاجات الأساسية. كان هذا المعيار الجديد (التنمية البشرية) معياراً مركبا يتكون من ثلاثة عناص :

١- متوسط الدخل.

٧- العمر المتوقع عند الميلاد.

٣- مستوى التعليم.

وهكذا رتبت بلاد العالم، بعضها فوق بعض، على حسب مدى نجاحها أو فشلها فى الارتفاع بمتوسط الدخل، وزيادة العمر المتوقع عند الميلاد، وفى محو الأمية وزيادة نسبة المقيدين بالمدارس والجامعات، وأخذ برنامج الأم المتحدة للإنماء، منذ ذلك الوقت، ينشر تقريراً سنوياً يعلن فيه ترتيب بلاد العالم طبقاً لهذا المعيار الجديد.

حاز هذا المعيار الجديد للتقدم والتخلف شهرة كبيرة وقبولاً واسعاً على الرغم من بعض النقائص الخطيرة. فهو أولاً معيار أضيق من اللازم للتقدم والتخلف، وهو أيضاً أوسع من اللازم.

هو أضيق من اللازم لأنه لا يقيس إلا عدداً محدوداً من الحاجات الإنسانية تم اختيارها اعتباطا، واستبعد أشياء لا تقل أهمية في التأثير على الرفاهية والشعور بالكرامة الإنسانية، مما سبق لنا ذكره، كالبطالة والعمالة، وحجم وقت الفراغ، ونمط العلاقات الاجتماعية ومدى الشعور بالاستقرار والطمأنينة للمستقبل، والحريات السياسية والفردية ومدى انتشار الجريمة، أو أنواع معينة منها. . إلخ.

ولكنه أيضاً أوسع من اللازم لأن زيادة الدخل وإن كانت مهمة في زيادة قدرة المرء على تحقيق بعض حاجاته الأساسية، ومن ثم في الارتقاء بمستوى رفاهيته وشعوره بالكرامة والرضاعن النفس، فإنها (أي زيادة الدخل) قد تكون في بعض الأحيان ضعيفة الأثر في تحقيق هذا الارتقاء، بل وقد تؤدى إلى عكسه، وذلك حينما تؤدى وفرة الدخل إلى استهلاك سلع وخدمات قليلة الأثر في الارتفاع بمستوى الرفاهية أو تؤدى حتى إلى تخفيضه، كما لو اقترنت زيادة الدخل بزيادة تلوث البيئة أو انتشار الجريمة.

بالإضافة إلى ذلك رأى البعض، بحق فى رأيى، خطراً آخر فى محاولة ضم كل هذه الأشياء فى مقياس واحد يُعطى هذا الاسم الفخم «التنمية البشرية» ويستخدم فى الإيحاء بالتقدم أو التأخر فى مضمار النهضة الإنسانية بوجه عام، وهى شىء

يصعب أو يستحيل قياسه وله جوانب متعددة يصعب أو يستحيل حصرها، بل ويصعب حتى تعريفها والاتفاق على تحديد كنهها، ناهيك عن إعطاء كل منها قيمة رقمية، والزعم بإمكانية جمع هذه القيم الرقمية بعضها إلى بعض وتقديم ملخص لها جميعا في رقم واحد يعبر عن التقدم أو التأخر في شيء يسمى «التنمية البشرية». إن مثل هذه المحاولة لابد أن تحدث من التضليل أكثر مما تحدثه من تنوير، ولا بد أن تستخدم استخدامات خاطئة للإيحاء بأشياء بعيدة عن الحقيقة. ومهما قال أصحاب هذا المعيار والمدافعون عنه من أنه لم يقصد به الإحاطة بكل جوانب التقدم الإنساني، ومهما قيل إن هناك مجالاً واسعاً لتحسينه وزيادة حظه من الدقة، فسيظل هذا المؤشر خطراً من حيث إنه يمكن أن يستخدم لإخفاء أشياء مهمة وتضخيم أشياء أقل أهمية.

لم يكن الأمر كذلك من قبل: لا في ظل استخدام مقياس متوسط الدخل أو في ظل معيار إشباع الحاجات الأساسية. ففي ظل متوسط الدخل كان الخطر محدوداً جداً واحتمال استخدامه للتضليل أقل بكثير، فقد كان من الواضح للجميع أنه مؤشر اقتصادى بحت، وأنه يرتب الأم «اقتصاديا» ولكنه لا يرتبها «ثقافيا» أو "إنسانياً». وكان من السهل على الاقتصادى أن يتبرأ من أي محاولة لإقحامه في قضايا لا يعتبر نفسه مؤهلاً للبحث فيها.

وخطر الجمع والطرح، في حساب متوسط الدخل، أقل بكثير منه في حساب «التنمية البشرية»، ففي متوسط الدخل يجرى الجمع والطرح بين قيم سلع وخدمات، مادية أو معروضة في الأسواق، فلها في العادة قيمة نقدية معروفة. صحيح أن هناك احتمالات للخطأ، حتى في هذه الحالة، فتعطى أشياء قيمة أكبر أو أقل من قيمتها الحقيقية، أو يفترض أن المنفعة التي تجلبها السلعة أو الخدمة مساوية بغير حق لقيمتها النقدية، ولكن الخطأ في حالة متوسط الدخل لا يمكن مقارنته بالخطأ الذي لابد أن يقع في حالة إعطاء قيم رقمية لأشياء مثل مستوى التعليم والعمر المتوقع لدى الميلاد، والذي لابد أن يترتب على جمعها معاً ومع متوسط الدخل في مقياس واحد. أما معيار إشباع الحاجات الإنسانية، فإن أصحابه لم يقعوا في مثل هذه الأخطاء، فهم في حدود علمي، لم يستخدموه لترتيب الأم طبقاً لمقياس واحد يجمع بين ما يزعم أنه في حدود علمي، لم يستخدموه لترتيب الأم طبقاً لمقياس واحد يجمع بين ما يزعم أنه شمل مختلف الحاجات الإنسانية. بل لقد كان أصحاب هذا المعيار يدركون دائماً

استحالة التعبير عن كثير من هذه الحاجات تعبيراً رقمياً، ناهيك عن محاولة جمع هذه الحاجات بعضها إلى بعض أو طرح بعضها من بعض.

\* \* \*

والآن جاء تقرير «التنمية الإنسانية العربية للعام ٢٠٠٢» ليزيد الطين بلة حتى بأكثر مما فعلته تقارير التنمية البشرية. فقد بدأ أولا بالزعم بأنه سيقدم الآن مقياسا أكثر شمولا من مقياس التنمية البشرية، لقياس رفاهية الإنسان، ومن أجل ذلك قرر أن يستبدل بتعبير «التنمية البشرية» تعبيرا أكثر فخامة هو «التنمية الإنسانية». فكيف حقق هذه الدرجة الأكبر من الشمول؟.

احتفظ التقرير بمؤشرى العمر المتوقع عند الميلاد ومستوى التعليم، وأضاف إليهما، كما سبق أن أشرنا، أربعة مؤشرات جديدة هى: الحرية، ومركز المرأة (أو ما أسماه "تمكين النوع") ودرجة الاتصال بشبكة الإنترنت، ودرجة نظافة أو تلوث البيئة، فأصبحت المؤشرات ستة بعد أن كانت ثلاثة. ولكن المهم أن نلاحظ أنه استبعد تماماً ذلك المؤشر القديم والمشهور وهو متوسط الدخل، وهذا هو الذى أثار الاستغراب الشديد لدى الاقتصاديين من قراء التقرير. إذ كيف يستبعد ذلك المؤشر الذى ظل فترة طويلة يعتبر مرادفاً أو حتى تعريفا للتنمية؟ نعم كنا نعرف دائماً أن هذا المؤشر قاصر عن الإحاطة بكل جوانب الرفاهية وكل معايير التقدم والتخلف، ولكن علاج هذا القصور هو باستكمال النقص وليس باستبعاد ما كان موجوداً. وتظهر أمهية هذا فيما سبق أن أشرنا إليه من أن ارتفاع مستوى الدخل فوق حد معين يكاد أن يكون شرطا جوهريا لتوفر كل الشروط الأخرى للارتفاع بمستوى الرفاهية بل وبالشعور بالكرامة الإنسانية أيضاً، فالحصول على مستوى لائق للدخل ضرورى للحصول على المستوى اللازم من الغذاء والكساء والمسكن وسائر السلع والخدمات للحصول على المستوى اللازم من الغذاء والكساء والمسكن وسائر السلع والخدمات الضرورية للحياة، وهو ضرورى، في معظم الأحوال للارتفاع بمستوى التعليم والمعرفة، وبالقدر المتاح من الحريات السياسية وللنهوض بأحوال المرأة. . إلخ.

كيف برر التقرير هذا الاستبعاد لمتوسط الدخل من مؤشرات التنمية؟ جاء هذا التبرير في فقرة غريبة ننقلها هنا بنصّها:

«وقد كان استبعاد الدخل مقصوداً للتشديد على قصور القدرات الإنسانية نسبة

إلى الدخل فى البلدان العربية من ناحية، إضافة إلى إنهاء الاعتماد على متوسط الدخل فى مؤشر للتنمية الإنسانية، حيث يفرض الفهم الصحيح لفلسفة التنمية الإنسانية اعتبار القدرات الإنسانية، خاصة الحرية، وليس التمكن من السلع والخدمات عن طريق الدخل، الوسيلة الأساسية لتمكين البشر. ولهذا فإن استبعاد الدخل من مؤشرات التنمية الإنسانية يمثل فراقا جوهرياً مع مقياس التنمية الإنسانية، تحسينا أكيداً».

ويضيف إلى ذلك هامشا في نفس الصفحة يقول:

«فى الأذهان الاقتصادية، يعد هذا المنحى (ويقصد استبعاد مؤشر الدخل) ضرباً من الهرطقة، رغم أن فساد مؤشر الدخل كمقياس للرفاه الإنساني أمر مستقر بلا أدنى شك، (صفحة ١٨ من النسخة العربية).

ولنا على هذه الفقرة وهذا الهامش الملاحظات الآتية: ما معنى القول بأن «استبعاد الدخل كان مقصوداً للتشديد على قصور القدرات الإنسانية نسبة إلى الدخل في البلاد العربية»؟.

هل معناه أنه كان يخشى لو لم يستبعد الدخل أن تظهر التنمية الإنسانية في البلاد العربية بصورة أفضل مما يظهرها التقرير؟

- وما معنى القول «إضافة إلى إنهاء الاعتماد على متوسط الدخل فى مؤشر التنمية الإنسانية؟» هل يزيد هذا عن القول بأننا استبعدنا الدخل لأنه يجب أن يستبعد الدخل؟.
- وما معنى القول بأن الحرية هي «الوسيلة الأساسية لتمكين البشر»؟ وما قيمة الحرية إذا لم تقترن بالحصول على الدخل؟ .
- أما بقية الفقرة فلا تزيد على أن تقول إن التقرير باستبعاد الدخل قد اختلف اختلافا جوهرياً عن مقياس التنمية البشرية (هل هذا الاختلاف ضرورى وحتمى؟) وأنه يتضمن «تحسيناً أكيداً»، لماذا بالضبط؟.
- أما الهامش فلا يزيد على أن يقرر أن مؤشر الدخل للفرد هو مقياس «فاسد» وأن فساده «أمر مستقر بلا أدنى شك» دون أن يقول لنا لماذا.

الحقيقة هى أن عيب مؤشر متوسط الدخل، كمقياس للرفاهية الإنسانية ليس هو أنه «مقياس فاسد بلا أدنى شك» مما يحتم استبعاده، بل عيبه الأساسى أنه مؤشر غير دقيق، ومن ثم يتعين ضبطه، وغير كاف، مما يحتم الإضافة إليه. ولكن هذا لا يعنى استبعاده والاستغناء عنه. قد يكون من الواجب استبعاد أشياء معينة منه كالأسلحة والمخدرات، ولكن استبعاده كله هو من قبيل «إلقاء الطفل مع الماء بعد الاستحمام»، كما يقول المثل الإنجليزى.

\* \* 4

عندما يتأمل المرء الآن قصة التطور الذى مرت به محاولات قياس التنمية ، وترتيب الأم من حيث التقدم والتأخر ، من استخدام مقياس متوسط الدخل وحده ، إلى مقياس إشباع الحاجات الأساسية ، إلى مقياس التنمية البشرية ، وأخيراً ما يسمى الآن بمقياس التنمية الإنسانية ، فإنه لا يملك إلا الشعور بالحنين إلى المقياس القديم البسيط ، متوسط الدخل ، لا لأنه كان مقياسا كاملاً أو كافياً ، بل لأننا كنا جميعاً نعرف أوجه قصوره وعدم كفايته ، ومن ثم كانت الغالبية العظمى منا تعرف أنه لا يقيس إلا الجوانب الاقتصادية للتنمية (وإن كانت تشوبه بعض العيوب حتى في قياس هذه الجوانب) ، ولم يزعم مستخدموه قط أنه يحيط بكل جوانب الرفاهية الإنسانية ، ناهيك عن مختلف جوانب نهضة أو تخلف الإنسان ، فقافية كانت أو اجتماعية أو سياسية أو نفسية .

## [ \ \ ]

ليس هناك أى مبرر للاعتقاد بأن العرب أو المسلمين بوصفهم عرباً أو مسلمين، أقل قدرة من غيرهم على تحقيق نهضة اقتصادية واجتماعية شاملة، أو ما يسمى الآن بالتنمية الاقتصادية أحياناً، وبالتنمية البشرية أو الإنسانية فى أحيان أخرى. ولا يحتاج المرء إلى الرجوع إلى فترة تاريخية سحيقة للتدليل على ذلك، بأن يذكر بأن العرب والمسلمين ظلوا لعدة قرون أكثر أم الأرض تقدماً، اقتصادياً واجتماعياً وثقافياً. ففى القرنين الأخيرين أيضاً ثمة شواهد بأنه لا يكاد أن يكون هناك بلد عربى واحد لم يشهد تجربة واعدة بالنهضة أجهضها تدخل الأجنبى،

من تجربة محمد على فى مصر والسودان وسوريا، إلى تجربة الأمير شهاب فى لبنان، إلى داود باشا فى العراق، إلى الحركة المهدية فى السودان، إلى الوهابية فى الجزيرة العربية، إلى السنوسية فى ليبيا، ثم إلى تجربة جمال عبد الناصر فى مصر والعالم العربى بصفة عامة . . إلخ .

ليس فى التاريخ ولا فى نظريات علم الاجتماع أو الأنثروبولوجيا ما يؤيد الزعم بأن هناك شعوباً أقدر على تحقيق مثل هذه النهضة الاقتصادية والاجتماعية من غيرها، وإنما هناك فى التاريخ الاقتصادى والسياسى عشرات الأمثلة على أن تدخلاً خارجياً، إذا توفرت له درجة كافية من القوة، قادر على وأد أكثر محاولات النهضة حيوية.

ولقد ابتلى العرب في نصف القرن الماضى باجتماع ظرفين جعلاهم مطمعاً لقوى خارجية أشد منهم بأساً وأسبق منهم في مضمار التقدم الاقتصادى والتكنولوجي. هذان الظرفان هما وجود احتياطيات هائلة من النفط في الأراضى العربية من ناحية، والمشروع الصهيوني لاحتلال فلسطين من ناحية أخرى. وفي غياب أي رادع كاف للاعتداء الغربي والصهيوني على العالم العربي، بعد أن توقفت الكتلة الاشتراكية عن القيام بهذا الدور منذ أواخر الستينيات، تحول العالم العربي إلى ساحة مفتوحة للاعتداء والسطو من جانب الولايات المتحدة وإسرائيل وحلفائهما، بل ومن المنظمات الدولية العاملة في خدمتهم، مما أصاب أي محاولة عربية لتحقيق نهضة اقتصادية في الصميم، كما عطل أي نوع من التوحد أو عربية لتحقيق نهضة اقتصادية في العربية.

هكذا أقرأ الأداء الاقتصادي العربي خلال الثلاثين عاماً الأخيرة، وهكذا أفسره. ولكن ليست هذه هي نظرة «تقرير التنمية الإنسانية العربية للعام ٢٠٠٢».

من زاوية معينة يمكن ألا يرى المرء أى شىء جديد فى طريقة تناول هذا التقرير للأداء الاقتصادى العربى. فالتقارير الصادرة من منظمات الأم المتحدة تحمل دائماً سمات معينة، من بينها التجنب التام لأى إشارة، من قريب أو بعيد، إلى علاقات القوة بين الدول، أو الإيحاء بأى صورة من الصور بمسئولية دولة عن أى ضرر اقتصادى أو سياسى وقع لدولة أخرى. لا يمكن إذن أن نتوقع أن نرى فى أى تقرير

صادر عن إحدى منظمات الأم المتحدة عن الأداء الاقتصادى العربى فى فترة ما (إلا اذا كانت هذه الفترة موغلة فى القدم) إشارة إلى مسئولية تدخل أو ضغط خارجى عن أداء مخيب للآمال، سواء اتخذ هذا التدخل صورة اعتداء مسلح، كالاعتداء الإسرائيلى مثلاً على مصر وسوريا والأردن فى ١٩٦٧، أو تخفيض مفاجئ لمعونة خارجية أدى إلى زيادة كبيرة فى أعباء ميزان المدفوعات، أو ضغوط من جانب صندوق النقد الدولى أدت إلى تخفيض معدلات الاستثمار. إلخ. هذا التجنب الصارم للخوض فى مثل هذه الأمور هو الذى جعل تقارير هذه المنظمات تكتسب ذلك الطابع الخاص الذى يمكن وصفه بفقدان الطعم واللون والرائحة، وقلّل بشدة من فائدة هذه التقارير فى إلقاء الضوء على العوامل المحددة للأداء الاقتصادى فى هذه الدولة أو تلك، وطبعها بطابع وصفى محض لا يذهب فى التفسير إلى أبعد بكثير من السطح أو من ذكر الأسباب المباشرة جداً، والتى يكاد ذكرها أن يكون مجرد إعادة لوصف الظاهرة نفسها المطلوب تفسيرها. إن هذا هو بالضبط ما نجده فى هذا التقرير الأول عن التنمية الإنسانية العربية»، وهو ما أتناوله الآن بالتفصيل.



فى الفصل السادس من هذا التقرير، والذى يحمل عنوان "توظيف القدرات الإنسانية: استعادة النمو الاقتصادى وتخفيف حدة الفقر الإنساني»، يتناول التقرير معدلات غو الناتج القومى ومتوسط الدخل فى البلاد العربية فى ربع القرن الماضى، فيقول إنه فى الفترة من ١٩٧٥ ـ ١٩٩٨، حقق العالم العربى غواً فى الناتج المحلى الإجمالى بلغ فى المتوسط ٣,٣٪، وحيث إن حجم السكان زاد بمعدل ٨, ٢٪، فقد بلغ معدل غو الناتج الحقيقى للفرد (أى متوسط الدخل) فى هذه الفترة، نحو ٥,٠٪ بنما تجاوز متوسط الزيادة على الصعيد العالمى ٤, ١٪ سنويا، "ويعنى ذلك وجود ارتفاع طفيف للغاية فى متوسط مستوى معيشة السكان، إن لم نقل بوجود شبه ركود فى هذا المجال" (الطبعة العربية من التقرير، ص ٨٤).

كيف يمكن تفسير هذا الأداء السيئ؟ . إن عوامل كثيرة تتوارد على الذهن، ولابد أنها لعبت دوراً مهما. من هذه العوامل بالطبع الانخفاض الشديد في أسعار البترول، فالفترة التي يغطيها هذا التقرير تبدأ من سنة ١٩٧٥ وهي السنة التالية للارتفاع المدهش في أسعار النفط، إذ تضاعفت هذه الأسعار في الشهور القليلة التالية لحرب ١٩٧٣ ما بين ثلاث وأربع مرات، ولكن أسعار النفط مالت إلى الانخفاض بشدة في الثمانينيات وعلى الأخص ابتداء من ١٩٨٦، عما دفع بإيرادات وقيمة الناتج الإجمالي للدول المصدرة للنفط إلى الانخفاض الشديد، كما أثر هذا بشدة على تحويلات المهاجرين من الدول العربية الأخرى عما انعكس بدوره في حجم الادخار والاستثمار في هذه الدول فأثر بالتالي في معدلات النمو.

هناك أيضاً ما تعرضت له كثير من الدول العربية من حروب عصفت باقتصادها وأثرت تأثيراً بالغ السوء على معدلات النمو فيها، كأثر الحرب العراقية / الإيرانية على الاقتصاد العراقى، وحرب الخليج الثانية على اقتصاديات العراق والأردن والكويت وسائر دول الجزيرة العربية، والحرب الأهلية في لبنان التي استمرت طوال الجزء الأكبر من الفترة التي يغطيها هذا الجزء من التقرير، والحرب الأهلية في السودان، بالإضافة إلى أحداث العنف وأعمال الاعتداء الإجرامية (التي يطلق عليها عادة اسم الإرهاب) والمنسوبة لجماعات إسلامية في مصر والجزائر.. إلخ. ترتب على كل هذا ليس فقط تبديد مباشر وكبير للموارد الاقتصادية، ولكن أيضاً تحويل موارد أخرى كان يمكن أن تتجه إلى بناء طاقات إنتاجية جديدة فاتجهت بدلاً من ذلك إلى استخدامات عسكرية، وتخفيض معدل تدفق الاستثمارات الأجنبية الخاصة إلى العالم العربي، وتأثير سلبي على حركة السياحة وإيراداتها.

من الممكن أيضاً تفسير الأداء الاقتصادى السيئ لبعض البلاد العربية، ولو جزئياً، بالأثر السلبى الذى أحدثه نمط الانفتاح الاقتصادى على الخارج، والتحرير المفاجئ وغير المنضبط للواردات، مما عرض بعض الصناعات الوطنية لمنافسة شديدة من منتجات أجنبية لم تستطع هذه الصناعات الصمود أمامها، في الوقت الذي خفضت فيه الدولة بشدة من استثماراتها، مما أدى إلى تراخى معدل الاستثمار في القطاعات الإنتاجية، صناعية وزراعية، حيث لم تعوض زيادة الاستثمار الخاص في هذه القطاعات ما حدث من نقص في استثمارات القطاع العام، ودفع بنسبة كبيرة من الاستثمارات الجديدة إلى قطاعات قليلة الإنتاجية وذات قدرة محدودة للغاية على دفع الاقتصاد القومي إلى الأمام.

تضافرت كل هذه العوامل لإنتاج هذا المعدل المتواضع للغاية للنمو في العالم العربي ككل (نصف في المائة خلال الفترة من ١٩٧٥ ـ ١٩٩٨). ولكن البلاد العربية المختلفة تفاوتت فيما بينها تفاوتاً كبيراً فيما يتعلق بالأهمية النسبية التي يحتلها هذا العامل أو ذاك. فانخفاض أسعار النفط أثر بالطبع على الدول الغنية بالنفط أكثر بكثير مما أثر على دولة مثل لبنان أو تونس. والانفتاح بأقل قدر من الضوابط أثر على أداء الاقتصاد المصرى أكثر مما أثر على دول النفط التي كانت دائماً تمارس الانفتاح الاقتصادي بأقل قدر من القيود. والحروب الخارجية والأهلية أثرت بالطبع على العراق ولبنان أكثر مما أثرت على سوريا ومصر. والاعتداءات الإرهابية على السياح أثرت على مصر أكثر مما أثرت على تونس مثلاً. . إلخ.

يترتب على ذلك أن تقديم صورة صحيحة لأداء الاقتصاد العربي، وتفسير هذا الأداء يتطلب على الأقل الأمرين الآتيين:

الأول: إبراز الاختلاف في ظروف بعض الدول العربية عن غيرها، من حيث العوامل الأساسية المؤثرة في أداء الاقتصادي.

والثانى: التمييز، فى داخل العوامل المؤثرة على الأداء الاقتصادى، بين العوامل الخارجية التى لا حيلة للدولة معها أو التى يصعب عليها التحكم فيها، والتى قد تصل أحياناً إلى حد الضغط المباشر من مصالح خارجية تستهدف توجيه المسار الاقتصادى توجيهاً معيناً، وبين العوامل التى تدخل فى تكوين ما يسمى بالسياسة الاقتصادية، والتى تخضع لإرادة السلطات المسئولة فى داخل الدولة محل البحث.

ولكن «تقرير التنمية الإنسانية العربية» الذى نناقشه فى هذا الفصل، لم يراع هذين الأمرين بدرجة كافية أو مرضية. فنادراً جداً ما قام هذا التقرير بالتمييز الكافى بين ظروف دولة عربية (أو مجموعة من الدول العربية) وظروف دولة أو مجموعة أخرى، أو بين التفسير الذى يصلح لإلقاء الضوء على أداء بعض الدول والتفسير الذى يصلح لغيرها. فإذا قام بهذا التمييز أشار إليه على عجل ودون الإفاضة اللازمة لتوضيح الفوارق الحاسمة بين هذه الدول. والتقرير بدا حريصاً على عدم الخوض فى شرح العوامل (والضغوط) التى قد تكون مسئولة عن هذا الفشل أو

ذاك، بل كثيراً ما تجاهل ذكرها أصلاً. نعم، إنه يذكر على عجل أثر انخفاض أسعار النفط في الثمانينيات، أثناء حديثه عن تفسير "عدم انتظام النمو الاقتصادى في المعالم العربي" (ص ٨٢)، ولكنه لا يعطى هذا العامل حقه في تفسير سوء الأداء الاقتصادى العربي في المدى الطويل، ولا يكاد يذكر الآثار البعيدة لهذا العامل (انخفاض أسعار النفط) على الدول العربية غير الغنية أو غير المنتجة للنفط. والتقرير يتجنب بالطبع أي إشارة إلى ما يمكن أن يكون قد أحدثه الانفتاح الاقتصادى غير المنضبط على أداء بعض القطاعات الاقتصادية المهمة، ولا يكاد يتعرض لأثر الحروب الخارجية والداخلية وحوادث الإرهاب (التي قد لا تكون كلها ولا حتى معظمها نتيجة قرارات عربية مستقلة). بل إن طريقة تناول التقرير لأثر العربي، تبدو لنا مدهشة حقاً. صحيح أن التقرير يذكر إسرائيل في موضع مبكر من العربي، تبدو لنا مدهشة حقاً. صحيح أن التقرير يذكر إسرائيل في موضع مبكر من التقرير، إذ يأتي ذكرها في أول صفحة فيه، ولكن إسرائيل تصور هنا وكأن خطرها وأثرها ينحصران في واقعة "احتلالها" لأرض عربية، وليس في كونها، بالإضافة وأثرها ينحصران في واقعة "احتلالها" لأرض عربية المجاورة لإسرائيل.

إن التقرير يصف أثر إسرائيل على الأداء الاقتصادى العربى بأنه «غمامة سوداء»، وعندما يقوم بشرح ما يقصده بهذه «الغمامة السوداء» يذكر أولاً احتلال إسرائيل لأجزاء من الدول المجاورة، ثم يدمج كل ما عدا هذا من آثار في عبارات عامة ومبهمة يختمها بالعبارة الآتية: «في أحيان معينة يمكن أن تستخدم الحاجة إلى تعبئة الشعب ضد المعتدى الخارجي مبرراً لكبح الخروج عن الصف في وقت يتطلب فيه التحول الديمقراطي قدراً أكبر من التعددية في المجتمع ومزيداً من الحوار العلني حول سياسات التنمية الوطنية. بكل هذه الطرق يجمد الاحتلال النمو والازدهار والحرية في العالم العربي» (ص ٢).

فليلاحظ القارئ أولاً حرص التقرير على استخدام كلمة «الاحتلال» بدلاً من تسمية إسرائيل باسمها، وتصويره للخطر الإسرائيلي على أنه مجرد تهديد للديمقراطية، وكأن مصدر الخطر ليس هو إسرائيل نفسها، أو ما تفعله، أو ما تهدد بفعله، بل خطرها هو أن الحكومات العربية تتخذها ذريعة، وكأن الخطأ ليس هو

خطأ إسرائيل بل خطأ الحكومات العربية، وكأن الكارثة التى وقعت بالعرب من جراء إسرائيل تتلخص في حرمانهم من «التحول الديمقراطي» ومن «الحوار العلني»!.

هذا الميل الواضح فى التقرير لتجنب الخوض فى العوامل المهمة والمسئولة عن سوء الأداء الاقتصادى، ليس بالظاهرة الجديدة ـ كما سبق أن أشرت ـ فى التقارير الصادرة من هيئات الأم المتحدة . والمرء يميل إلى الاعتقاد بأنه إذا حدث وقام الكاتب الأصلى للتقرير ، أو لجزء منه ، بالتعرض لمثل هذه القضايا الشائكة فإن المسئول عن الصياغة النهائية للتقرير (أو من يسمى عادة "بالمحرر" ـ (editor) لابد أن يتكفل بمهمة الحذف وإعادة الصياغة بما يضمن إهمال هذه القضايا إهمالاً تاماً أو على الأقل تمييعها .

الأسلم لكاتب التقرير، في مثل هذه الظروف، اللجوء إلى شيء يشبه التفسير ولكنه ليس تفسيراً على الإطلاق، وسأحاول الآن أن أوضح للقارئ هذا الأمر الذي لا يخلو من طرافة.

\* \* \*

كثيراً ما يعبر الاقتصاديون عن غو الناتج الإجمالي لدولة ما في صورة معادلة تحلل النمو إلى عنصرين: معدل الاستثمار وكفاءة الاستثمار، فلا تقول المعادلة أكثر من أن معدل النمو في دولة ما يتوقف على عاملين: الأول: هو النسبة التي تقتطعها هذه الدولة من دخلها لتوجهها إلى تكوين رأس مال إضافي (أي إلى الاستثمار). والثاني: هو مدى كفاءة هذا الرأس مال الإضافي. هذا القول ليس إلا تحصيل حاصل أو هو بديهية لا يختلف في الحقيقة عن القول، مثلاً، بأن ارتفاع الهرم الأكبر في الجيزة يساوى ارتفاع هرم خوفو، فالهرم الأكبر هو نفسه هرم خوفو. الأكبر في الجيزة يساوى ارتفاع هرم خوفو، فالهرم الأكبر هو نفسه هرم خوفو. ذلك أن من البديهي أن النمو (أي نحو) لا يمكن أن يحدث دون استثمار، ومن ثم فإن درجة النمو (أو معدله) لابد أن تتوقف على حجم هذا الاستثمار ودرجة إنتاجيته (أو كفاءته). وإنتاجية أو كفاءة الاستثمار لابد أن تشمل كل شيء تحت الشمس مما يمكن أن يؤثر في النمو، من إنتاجية العامل إلى توزيع الاستثمارات بين القطاعات المختلفة إلى الظروف النفسية التي تحكم صانع القرار.. إلخ.

وقد تندر مرة أحد الاقتصاديين (هو الاقتصادى الإنجليزى الشهير هانز سينجر (Hans Singer) على كون هذه المعادلة مجرد بديهية، وأنها لا تزيد على تحصيل الحاصل، فقال إن من الممكن أيضاً للمرء أن يقول، دون خشية الخطأ، وبنفس الدرجة من الصحة، أن غو الناتج الإجمالي يتوقف على النسبة التي تخصصها الدولة لإنتاج الكراريس بشرط أن نضيف إلى ذلك عاملاً آخر وهو درجة «كفاءة» هذه الكراريس، أى درجة قدرتها على المساهمة في زيادة الناتج الإجمالي، إذ إن هذا العامل الثاني (كفاءة الكراريس) لابد أن يتضمن كل العوامل المؤثرة في النمو، اقتصادية كانت أو اجتماعية أو نفسية . . إلخ .

ولكن الاستثمار، أو الإضافة إلى رأس المال، يمكن أن يحلل بدوره إلى إضافة إلى رأس المال «المادى» أو إضافة إلى رأس المال «البشرى»، وذلك إذا قبلنا وصف العمال بأنهم نوع من أنواع «رأس المال»، ومن ثم يصبح من الممكن القول بأن نمو الناتج القومى يتوقف على حجم الإضافة إلى رأس المال المادى، وحجم الإضافة إلى رأس المال المبشرى (أى العمالة) وعلى مدى كفاءة هذا وذلك. إذا قلنا هذا فنحن أيضاً لا نفعل أكثر من تحصيل الحاصل، أى تقرير بديهية من البديهيات، تصف أو تحلل ولكنها لا تفسر، ولا تختلف عن قولنا إن العدد ٤ يتكون من إضافة ٢ إلى ٢، أو إن طلبة جامعة من الجامعات يتكونون من جمع الذكور إلى الإناث، أو جمع التلاميذ الذين تزيد سنهم على العشرين إلى هؤلاء الذين تقل سنهم عن العشرين والذين تساوى سنهم العشرين بالضبط، عما يمكن أن «يكتشفه» أو يتوصل إليه أى المخص دون حاجة إلى الذهاب إلى هذه الجامعة ليتحقق من صدق هذه المقولة أو كذبها، فهى صحيحة بالضرورة ولكنها لا تضيف أى شيء إلى معلوماتنا.

مثل هذا بالضبط ما فعله تقرير التنمية الإنسانية العربية عندما قدّم لنا تفسيره «لا نخفاض معدل نمو الناتج المحلى الإجمالى فى العالم العربى»، فتفسيره لا يكاد يزيد على القول بأن هذا الانخفاض يعود إلى انخفاض «كفاءة رأس المال المادى» وانخفاض «كفاءة رأس المال البشرى» (٨٢ ـ ٨٣) صحيح أنه يخبرناً فضلاً عن ذلك بأن معدل زيادة رأس المال المادى كان عالياً فى بعض الفترات ومنخفضاً فى غيرها، ولكن «التفسير» بعد هذا لا يزيد عما ذكرته حالاً، وهو كما لابد أن يلاحظ القارئ، تفسير صحيح بالطبع، ولكنه لا يقول لنا شيئاً على الإطلاق، ولا يفتح باباً

للتفكير أو النقاش، بل يغلق جميع الأبواب «فكفاءة رأس المال» وكذلك «كفاءة رأس المال البشرى» يثيران جميع قضايا التنمية: اقتصادية كانت أو اجتماعية أو ثقافية.. إلخ، ومن ثم فالاقتصار على الإحالة إلى «مستوى الكفاءة» بصفة عامة، هو من قبيل الصمت التام والامتناع عن الخوض في أي محاولة جدية للتفسير.

هناك عامل واحد اختاره التقرير من بين مختلف العوامل المحددة "لكفاءة رأس المال البشرى"، ووجده يحتاج إلى أن يذكر بالاسم، وهو التعليم. فيقول التقرير: "ويمكن تعليل الانخفاض النسبى فى النمو والإنتاجية بكون البلدان العربية تتخلف عن البلدان سريعة النمو فى تكوين رأس المال البشرى (مقاساً بمتوسط سنوات التعليم). والمقارنة مع ثلاثة من النمور الآسيوية (هونج كونج وكوريا الجنوبية وتايوان)، تظهر العديد من الأمور. ففى عام ١٩٦٠ كان متوسط ناتج الفرد فى البلدان العربية أعلى من مثيله فى بلدان النمور الثلاثة، وبالمقابل كان متوسط سنوات التعليم للفرد فى النمور الثلاثة أعلى منه فى البلدان العربية بنحو ثلاث سنوات. ولقد تضاعف هذا الفارق إلى ست سنوات خلال الفترة (١٩٩٠-١٩٩٢) والأمر كذلك، فلا غرابة أن يهبط الناتج للفرد فى البلدان العربية إلى أقل من نصف مثيله فى كوريا الجنوبية، بعد أن كان يتجاوزه فى بداية الفترة» (ص ٨٤).

ولابد أن يلاحظ القارئ أن هذه الطريقة في الاستنتاج هي طريقة معيبة للغاية. فالتقرير يختار عاملاً واحداً اختياراً عشوائياً، وهو التعليم، لينسب إليه الانخفاض النسبي في النمو والإنتاجية في العالم العربي ككل، رغم اختلاف البلاد العربية اختلافاً كبيراً فيما بينها في مدى التقدم الذي أحرزته كل منها في هذا الصدد، ورغم التنوع الشديد في أنواع التعليم، والاختلاف الكبير فيما بين هذه الأنواع من حيث صلة كل منها بمعدلات النمو وتأثيره فيها، ورغم قصور المقياس الذي اتخذه التقرير كمؤشر لحالة التعليم، وهو «متوسط سنوات التعليم» دون اعتبار لنوعه أو كفاءته أو ملاءمته. . إلخ. وبنفس هذه الطريقة المتسرعة في الاستنتاج يمكن للمرء أن يزعم نفس الزعم لأي عامل آخر، كشخصية الحاكم أو الحالة النفسية للعمال أو لنمط توزيع الدخل أو طبيعة المناخ الشقافي أو نوع البرامج التليفزيونية أو حالة المواصلات . . إلخ. فيقول إن الحالة في البلدان العربية، في أي أمر من الأمور كانت مختلفة عنها في النمور الآسيوية الثلاثة، ويستنتج من ذلك مسئولية هذا

العامل عن ضعف الأداء الاقتصادى العربى. ويختم هذا بقوله "فلا غرابة أن يهبط الناتج للفرد في البلدان العربية إلى أقل من نصف مثيله في كوريا الجنوبية، بعد أن كان يتجاوزه في بداية الفترة».

\* \* 4

لا تختلف طريقة مناقشة التقرير لقضية «التعاون الاقتصادى بين البلاد العربية» عن طريقته في مناقشة معدلات النمو. فالفصل الثامن المخصص لمناقشة هذه القضية يبدأ بفقرة يعبر فيها كاتبو التقرير عن الحزن والأسف، إذ إنه: «ربحا لا تتاح لمجموعة من دول العالم مقومات التعاون والتكامل، بل والتوحد، قدر ما يتوافر للبلدان العربية. وعلى حين تسعى بلدان العالم جميعها للانتماء لكيانات كبرى خاصة في عصر العولمة والمنافسة الشرسة، فمازالت الدول العربية تواجه العالم الخارجي وتحديات المنطقة فرادى، الأمر الذي يفوّت على العرب ثمار التعاون الوثيق في مضمارى التنمية الإنسانية والأمن القومى». (ص ١١٧).

والذى يقرأ قصة الفشل العربى فى تحقيق أى صورة فعّالة من صور الاندماج الاقتصادى، رغم الطموحات العالية والآمال العريضة التى كان يعلقها العرب على تحقيق الوحدة الاقتصادية منذ السنوات الأولى التالية للحرب العالمية الثانية، لا يمكن أن يعجز عن رؤية الدور الحاسم الذى لعبته العوامل الخارجية لإفساد أى مشروع وحدوى وإحباط أى خطوة يخطوها العرب فى هذا الاتجاه، من الاعتداء الإسرائيلى فى عام ١٩٦٧، الذى أفقد مصر فعاليتها وقدرتها على قيادة المشروع الوحدوى العربي، إلى الضغط على بعض الدول العربية لعقد اتفاقات منفردة مع إسرائيل، إلى الضغط على دول عربية غنية للامتناع عن تقديم معونات اقتصادية تحتاجها دول عربية أخرى بشدة لإجبار هذه الأخيرة، بعد توريطها فى الديون، على الارتماء فى أحضان قوى خارجية، إلى تشجيع إنشاء تجمعات إقليمية صغيرة بمعزل عن المحيط العربي الأوسع، إلى تعطيل أى محاولة تبذل، رغم كل ذلك، للتنسيق بين الدول العربية لا تخاذ مواقف مشتركة إزاء أخطار محققة تهددها جميعاً، إلى التدخل لمنع عقد مؤتمرات للقمة العربية فى ظروف كانت تعددها جميعاً، إلى التدخل لمنع عقد مؤتمرات للقمة العربية لكل ذلك هى التفكك تحتم عقد مثل هذه المؤتمرات . . الخ . كانت النتيجة الحتمية لكل ذلك هى التفكك

والتشتت والعجز التام عن إحراز أى تقدم جدى فى مضمار التعاون العربى يساهم فى تحقيق الآمال القومية. وقد قام بوصف هذه الحالة من التفكك والتشتت والعجز، عدد كبير من المعلقين العرب والأجانب خير قيام، طوال العشرين أو الثلاثين عاماً الماضية.

لم نكن بحاجة إذن إلى أن يأتى تقرير جديد عن التنمية الإنسانية العربية لينضم إلى جوقة المعلقين ليعلن مرة أخرى فشل العرب وعجزهم عن تحقيق أى صورة فعالة للتعاون العربى. ولكن هذا هو ما حدث. فها هو التقرير يذرف الدموع، هنا أيضاً، على فشل العرب حيث نجح الآخرون، ثم يشرع التقرير، في جزء قد يبدو لأول وهلة وكأنه سيقدم تحليلاً للأسباب التي أدت إلى هذا الفشل والعجز، ويحمل عنوان «معوقات التعاون العربى» (ص ١٧٤ ـ ١٢٥)، في تقديم ما لا يزيد في الحقيقة على إعادة وصف ما حدث ولكن بعبارات جديدة، دون أن يقدم ما يصلح لاعتباره تفسيراً لما حدث. «فالمعوقات» أو أسباب الفشل في تحقيق التعاون العربى» في نظر التقرير، تنحصر في سبعة معوقات هي:

- ١ «المحاكات لتجارب التكتلات الأخرى كالسوق الأوروبية المشتركة دون النظر إلى واقع الدول العربية، ومدى ملاءمة هذه النماذج وإمكانياتها وظروفها الخاصة، من ذلك على سبيل المثال الاقتصار على مدخل تحرير التجارة والتبادل السلعى . . دون الأخذ بعين الاعتبار قصور الطاقة الإنتاجية العربية وتشابه السلع العربية وتنافسها، بدلاً من تكاملها».
  - ٢ «اختلاف الأنظمة السياسية».
- ٣ «التأثير السلبى للخلافات السياسية الظرفية بين الدول العربية والتوازنات القطرية».
- ٤ "إن العمل العربى صاغ أحياناً أهدافاً طموحة وعاطفية ثم حكم على نفسه بالفشل لعدم تحقيقها".
- ٥ «انشغال الحكومات بالقضايا الداخلية وضغوطاتها وضعف متابعة تحقيق غايات الاتفاقيات وهدف التكامل».

٦ - «إن الواقع العربى حدّ من فاعلية المنظمات وتحقيق أهدافها».

٧ - «تأثير النفط العربى والتفاوت الاجتماعى الكبير جداً في بعض الأحيان نتيجة تفاوت الدخول ومستويات المعيشة».

لا أظن أن القارئ يمكن أن يجد في هذه البنود السبعة أكثر من إعادة وصف الواقع العربي دون أن تنطوى على أى تقدم، ولو بخطوة واحدة، نحو فهم أسباب العجز العربي عن تحقيق التعاون الاقتصادى المأمول. "فتشابه السلع العربية وتنافسها بدلاً من تكاملها" ليس سبباً لتعطيل التعاون العربي بل هو أحد عناصر الواقع العربي الذي كان من المأمول أن يؤدى التعاون العربي إلى تغييره، وقل مثل هذا عن "اختلاف الأنظمة السياسية" وعلى "التفاوت الكبير جداً بين مستويات المعيشة". . إلخ. أما "التأثير السلبي للخلافات السياسية الظرفية" و"اقتصار العمل العربي على تحديد أهداف طموحة وعاطفية" و "انشغال الحكومات بالقضايا الداخلية" فلا يصلح لأن تكون تفسيرات لأنها هي بالضبط ما نريد تفسيره.

#### \* \* 4

ليس في كل ما تقدم، من تجنب أى محاولة لتقديم تفسير حقيقى للفشل أو النجاح، وتجنب الخوض في مسئولية الضغوط الخارجية عن العجز عن تحقيق الآمال، ليس في كل هذا شيء يشذ عما تعودنا أن نراه في التقارير الصادرة عن منظمات الأم المتحدة عندما تتناول قضايا التنمية والتخلف. بل وليس هناك شيء غير مألوف في هذا الميل إلى الوقوف عند السطح دون الخوض في أعماق الظاهرة في محاولة جدية للفهم والإفهام. ذلك أن أي خوض في مثل هذه الأمور وأي محاولة جدية للفهم والإفهام لابد أن تنتهى بشيء يشبه الفضيحة، والكشف عن أمور يحسن أن تظل مختئة.

ولكن الجديد حقاً في (تقرير التنمية الإنسانية العربية للعام ٢٠٠٢)، إذ يصدر من هيئة دولية هي برنامج الأم المتحدة للإنماء، هو هذه القسوة غير المعتادة في الحديث عن أداء الحكومات العربية خلال ربع القرن الماضي وحتى الآن. هذه القسوة، أو ما يمكن أن يسميه كاتبو التقرير والمعجبون به «بالصراحة»، تبدو لنا مسلكاً غير مألوف من جانب منظمة من منظمات الأم المتحدة التي تعودنا منها مراعاة منتهى الأدب

واللطف في الحديث عن أى دولة من الدول، مهما كان ما عرف عنها من نقائص. الدول في نظر الأم المتحدة سواء، ولابد أن تحظى كل منها بالاحترام الواجب بصرف النظر عن التقييم الأخلاقي أو السياسي لتصرفاتها، أو رأى المجتمع الدولى فيها. ولكن ها نحن الآن نرى شذوذاً عن هذه القاعدة في هذا التقرير الصادر عن الدول العربية، مما لابد أن يلفت النظر ويثير الاستغراب.

ولكن تصادف أن صدر هذا التقرير في وقت دأبت فيه وسائل الإعلام الغربية \_وخاصة الأمريكية ـ على توجيه مختلف أنواع النقد، مهما بلغ من القسوة والظلم ومجافاة الحقيقة، إلى هذه الدولة العربية أو تلك، وإلى العرب عموماً والمسلمين، دون مراعاة للدقة الواجبة في التمييز بين الإرهابي منهم وغير الإرهابي، بل وتستخدم ألفاظاً جديدة على الخطاب السياسي، أقرب إلى السب والقذف منها إلى الوصف أو الإعلام، كوصف بعض الدول "بالمارقة"، وأخرى باحتراف أعمال الإرهاب أو الشر، فكيف لا يخطر بالبال الربط بين ذلك السلوك غير المألوف من جانب برنامج الأيم المتحدة للإنماء، وبين هذا الأسلوب الجديد في الكلام عن العرب والمسلمين؟ . بل ألا يرى المرء تغيراً ملحوظاً في سلوك منظمة الأمم المتحدة بأسرها منذ انتهاء الحرب الباردة ورفع شعارات مكافحة الإرهاب والصراع بين الحضارات كبديل لشعارات مكافحة الشيوعية والصراع بين النظم الديمقراطية والنظم الشمولية؟ . فهل لنا إذن أن نتوقع أن يكون هذا التقرير عن "التنمية الإنسانية العربية للعام ٢٠٠٢» مجرد بداية لتطور مهم فيما يصدر عن منظمات الأم المتحدة من تقارير ودراسات، وأن يرافق هذا التدهور الذي شهدنا بدايته في درجة الاستقلال السياسي الذي تتمتع به منظمة الأم المتحدة، تدهور مواز في المستوى العلمي للتقارير والدراسات الصادرة عنها؟ .

# عن محاولات « تحسين صورة العرب والمسلمين »

لم يعجبنى منظر لفيف من كبار كتّابنا ومثقفينا، وقد اجتمعوا فى صالة فخمة فى واحد من أكبر فنادق القاهرة ليناقشوا كيف يمكن تحسين صورة الإسلام فى أعين الغرب؟ .

فحتى فى أحسن الظروف، عندما تكون العلاقة بيننا وبين الغرب علاقة وثام وصداقة، ما الذى يجعلنى أبذل جهداً إضافياً لتحسين صورة الإسلام فى الغرب، بعد كل ما كتب ونشر عن الإسلام فى الغرب والشرق طوال القرون الماضية؟ ولماذا لا يأتى إلى من يريد مزيداً من العلم والفهم للإسلام بدلاً من أن أذهب أنا إليه؟ نحن لا نزيد شرفاً بأن تتحسن صورتنا فى أعينهم، والإسلام لا يحتاج إلى أن يتزين ويتجمل من أجل أن يحصل على إعجاب الغرب.

إذا كان هذا صحيحا في أحسن الظروف، فما بالك به في ظروفنا الحالية، حيث يشبعنا الساسة ووسائل الإعلام في الغرب إهانة وتحقيراً، ولا يكفّون عن الكلام عن الإسلام والمسلمين بما نكره وبما يخالف الحقيقة مخالفة صارخة؟ هل يجوز في هذه الحالة أن أتطوع بالذهاب إليهم في محاولة لتحسين رأيهم في، وطمعاً في الحصول على رضاهم عنى وعن دينى؟.

فى الأمر شىء تعافه النفس بلا شك. فكيف تصعب رؤيته على كبار مثقفينا وكتّابنا؟ وكيف ينساقون بهذه السهولة وراء من يرفع شعار «تحسين صورة الإسلام فى عيون الغرب»، دون تروّ أو كياسة؟.

فلنضع جانبا من قد يكون هدفه أنانياً بحتا وشخصيا مائة بالمائة، فدفعه إغراء

ما قد يمكن تحقيقه من كسب مادى أو أدبى فى غمار تلك الموضة الجديدة «موضة تحسين صورة الإسلام فى عيون الغرب». دعنا من هؤلاء، فهم إن وجدوا لابد أن يكونوا قليلى العدد ولا يمكن أن تكون لهم أهمية تذكر. فما بال الباقين إذن؟ وكيف وقعوا فى هذا الخطأ؟.

هناك بالطبع الظن بأن أى جهد يشيد بالإسلام ويبرز مواطن قوته لابد أن يكون عملا محموداً، بصرف النظر عن طبيعة الجماعة التى يوجه إليها الكلام. ولكن هل هذا صحيح؟ هل يجوز حقاً تجاهل الفرق بين مخاطبة من كان حسن النية ويريد حقاً أن يستمع إليك، وعلى استعداد لتصحيح ما قد يكون قد وقر فى ذهنه من أخطاء، وبين مخاطبة شخص سيئ النية خبيث الطوية، على استعداد لاستخدام كافة الوسائل للتشويش عليك وإفساد خطتك، بل واستخدام ما يمكن أن تبذل من جهد للإيقاع بك وللإضرار بقضيتك؟ فإذا أنت بعد أن شددت الرحال إلى بلادهم وبذلت كل ما فى وسعك فى محاولة إقناعهم، قد تمادوا فى إهانتك والإساءة إليك، كأن يعملوا ما فى جهدهم لمنع صوتك من الوصول إلى من أردت الوصول إليه، أو تأجير من يستثير غضبك فتندفع إلى قول ما لم تكن عزمت على قوله، إلى غير ذلك من وسائل كثيرة يمكنهم بها أن يضيعوا جهدك سدى. هل يجوز فى مثل غير ذلك من وسائل كثيرة يمكنهم بها أن يضيعوا جهدك سدى. هل يجوز فى مثل عملا محموداً؟.

أو فلننظر إلى مختلف الاستراتيجيات التى يمكن أن يطبقها ذلك الذى يذهب إلى الغرب بغرض «تحسين صورة الإسلام»، وما يمكن أن يؤدى إليه كثير منها من ضرر فادح بالإسلام وبمن يحاولون تحسين صورته.

فمن بين هذه الاستراتيجيات أن يحاول المبعوث إلى الغرب أن يثبت لسامعيه أو قارئيه أن مبادئ الإسلام «شبيهة» بجبادئ الغرب، أو أن الإسلام فى الحقيقة لا يختلف كثيراً عن المسيحية، وأن يحاول إقناع الجمهور بأنه ليس هناك ما يوجب القلق من الإسلام، ذلك لسبب بسيط وهو أن ما تظنونه شيئاً مختلفاً عنكم ليس شيئاً مختلفاً على الإطلاق.

هذه الاستراتيجية ، فضلاً عن أنها تقوم على خطأ محض ، لا تعني في النهاية إلا

التنازل عن خصوصيتك، بل إذا استخدمنا عبارة أصرح، التنازل عن الإسلام أصلاً. ذلك أن هوية الشئ تتحدد باختلافه عن غيره، فإن لم يكن هناك ما يميزه عن غيره زال وجوده أصلا. هذه الحقيقة البسيطة أدركها وعبر عنها منذ مائة عام اللورد كرومر، المعتمد البريطاني في مصر، عندما قال هذه العبارة التي قد تفهم بأكثر من معني، ولكني أفهمها بالمعني الذي ذكرته حالاً. قال اللورد كرومر "إن إسلاما تجرى عليه عملية الإصلاح لا يعود بعد ذلك إسلاماً» Islam reformed is إسلاماً وان كل من إن يقول إن كل من المن يحاول، باسم الإصلاح، أن يفسر الإسلام تفسيراً يجعله أقرب إلى مبادئ الأوروبيين، إنما يتخلى في الحقيقة عن الإسلام.

إنى لا أنفى بالطبع أن هناك أوجه شبه مهمة بين بعض المبادئ الإنسانية التى تتبناها الحضارة الغربية، وبعض المبادئ الإسلامية، ولكن هناك أيضاً وبالطبع اختلافات كثيرة ومهمة. وهذا لا يجعل المبادئ الإسلامية "أقل قدراً" من مبادئ الحضارة الغربية وإنما يجعلها فقط "مختلفة"، والمسلم يعتز بمبادئه الإسلامية مهما كان اختلافها عن مبادئ الحضارات والثقافات الأخرى. فإذا حاول مسلم أن يتجاهل هذه الاختلافات أو يتغاضى عنها، إما بعدم ذكرها أصلا، أو بأن يحاول أن يعطى بعض النصوص الإسلامية معانى تتفق مع مبادئ الغير، لمجرد أن يكسب رضا هذا الغير، فهو لابد ظالم للحقيقة وظالم للإسلام وظالم لنفسه.

من الاستراتيجيات الأخرى التى يلجأ إليها من يحاول "تحسين صورة الإسلام" محاولة التبرؤ من هؤلاء المسلمين الذين يكرههم الغرب فيقول إنهم "ليسوا مسلمين حقيقيين أو ينتمون للإسلام، وأن الإسلام الحقيقي لا يقول هذا بالمرة، ومن ثم فنحن نتبرأ منهم ونعتبرهم مجرمين ومارقين مثلما يعتبرهم الغربيون بالضبط».

هذا الاتجاه في محاولة الدفاع عن الإسلام بالتمييز بين ما يسمى بالإسلام الحقيقى والإسلام غير الحقيقى، أو بين المسلم «والمتأسلم»، كما يسمح بعض كتابنا لأنفسهم أن يقولوا، هو أيضاً اتجاه بغيض في نظرى، كما أنه اتجاه خطير قد يؤدى بالسائر فيه إلى التهلكة. أما أنه بغيض فلما يتضمنه من ادعاء وغرور إذ يزعم قائله إن هناك إسلاما «حقيقيا» لا يفهمه إلا هو، وكل ما عدا هذا الإسلام هو إسلام «غير حقيقى».

إنى لا أنكر بالطبع أن هناك نصوصا إسلامية كثيرة تحتمل أكثر من تفسير ولا يجب أن يعترض أحد على هذا، بل وما أكثر ما صدر من كتب تحمل عناوين تتضمن بصراحة هذا المعنى، إذ تقدم هذه الكتب نفسها على أنها تفسير المؤلف للنصوص الإسلامية وكيفية فهمه. وإنما أعترض على طريقة التعبير عن هذه الاختلافات في التفسير. إذ لا يجوز في رأيى، ولو من باب الالتزام بالأدب وحده، ومهما سمحنا باختلاف لتفسيرات، أن نقول إن هذا هو الإسلام «الحقيقي»، وذلك إسلام «غير حقيقي أو زائف»، كما أن من سوء الأدب أيضاً أن نصف شخصاً، مهما كان اختلافنا معه، بأنه «متاسلم»، أي أنه مدع وأقاق. نعم، كان رجل مثل الشيخ محمد عبده يقدم تفسيرا جريئاً وجديداً في عصره لكثير من النصوص الإسلامية، ولكني لا أظن أن رجلا مثل كان يمكن أن يستخدم في الدفاع عن رأيه، عبارات من نوع «الإسلام الحقيقي» و «الإسلام الحقيقي»، أو أن يصف شخصاً بأنه مسلم حقيقي وآخر بأنه و متأسلم»، إذ كان أدبه يمنعه من ذلك.

ولكن هذا المنحى فى «الدفاع عن الإسلام»، هو أيضاً منحى خطير إذ إنه يتيح لخصوم الإسلام فرصة القول بأنه إذا كان هذا رأيك فما الذى يضمن لنا أن كثيرين غيرك يرون مثل رأيك ويفهمون الإسلام كما تفهم؟ وخاصة أن الذين يرتكبون هذه الأعمال الإجرامية يقولون بأعلى صوت وبمنتهى الثقة إن هذا دون غيره هو «الإسلام الحقيقى»؟.

كذلك فإنى لا أشعر بأى ارتياح عندما أجد هؤلاء الذين يحاولون "تحسين صورة الإسلام» فى أعين الغرب، يلجئون إلى محاولة بيان فضل المسلمين على الحضارة الغربية، وأنه لولا المسلمين ما أطلع الغربيون على كتب أرسطو وسائر علوم اليونان، ومن ثم فالحضارة واحدة فى الحقيقة ونحن شركاء فيها، وبهذا نكون أصحاب فضل عظيم فى إنشاء هذه المبادئ الرائعة التى ينادى بها الغربيون اليوم. إن كل هذا صحيح بلا شك ولكنى لا أحب بالمرة أن أستدرج إليه كطريقة لتبرئة الإسلام مما يوجه إليه اليوم من اتهامات وما يشاع عنه من أكاذيب. نعم، لقد نقل المسلمون حضارة اليونان إلى الغرب، ولكن الإسلام لا ينحصر فضله فى القيام بدور الوسيط بين جزء من الغرب وجزء آخر منه، والمسلمون لديهم أكثر من سبب يبرر استحقاقهم للحياة غير قيامهم بهذه الخدمة للغرب فى يوم ما فى الماضى. وفهم المسلمين لما قرأوه عند اليونان لم يكن

على أى حال مطابقاً تمام التطابق لفهم الغربيين له، وكان اختيارهم لما يستحق البقاء من علوم اليونان وفكرهم، مختلفا عن اختيار الغربيين، فقد اختاروا منه ما يناسبهم ويتفق مع دينهم ومزاجهم، وليس هذا بالضرورة مما يتفق مع دين الغربيين ومزاجهم، فإذا كان المسلمون قد توقفوا عن التقدم في لحظة تاريخية تالية فلهذا أسباب كثيرة ليس من بينهم أنهم متخلفون بالطبيعة أو أغبياء بالسليقة. وإذا كانوا قد مروا بفترة من الانحطاط الحضارى بعد فترة من الازدهار، فكل الأم يحدث لها هذا. ووصول الغربيين إليهم بعد ذلك بجيوشهم ومدافعهم قد زادهم بعد هذا انحطاطاً على انحطاط. وعلى أى حال فإن الغربيين قد أساءوا استخدام الكثير مما وصلهم من علوم وأفكار اليونان عن طريق المسلمين، فما أكثر ما أساءوا تطبيق شعارات الحرية والمساواة، وما أكثر ما فلقوا هذه الشعارات على نقيضها، وما أكثر ما استخدموا العلم والتكنولوجيا فيما يضر ولا ينفع.

\* \* \*

بعض الذاهبين إلى الغرب بقصد "تحسين صورة الإسلام" بعد أحداث ١١ سبتمبر، يظنون أنهم يحسنون صنعا بقولهم إن السبب الحقيقى وراء هذه الأحداث هو انحياز السياسة الأمريكية انحيازاً صارخا لإسرائيل. وهو قول قد يبدو للوهلة الأولى قليل الضرر، ولكن الحقيقة أنه يسيئ إلى الإسلام والمسلمين من حيث لا يدرى قائله. فهذا القول يتضمن أولاً استعدادا من جانب قائلة للاعتراف بأننا نحن الذين ارتكبنا جريمة ١١ سبتمبر، وهو ما لم يقدم عليه أى دليل قاطع حتى الآن. وكلما مرت الأيام بعد ١١ سبتمبر ورأينا حجم المخطط الأمريكي لمواقع مختلفة من العالم، كما تسفر عنه تحركات القوات الأمريكية والتصريحات المتتالية من الإدارة الأمريكية، وكلما رأينا عدم التناسب الصارخ بين الأهداف المعلنة من جانب الإدارة الأمريكية (كالظفر برأس بن لادن مثلا) وبين حجم تحركاتها العسكرية والإنفاق العسكرى المخطط لها، كلما رأينا ذلك زادت لدينا الشكوك حول تحديد طبيعة وهوية المخططين الحقيقيين لجرائم ١١ سبتمبر. لماذا إذن هذا الإسراع بالاعتراف بما لم يثبت بالدليل القاطع؟ ولماذا نسرع بتقديم المبررات والأعذار لشيء ربما لم نكن نحن الذين ارتكبناه أصلا؟.

أضف إلى ذلك أن مثل هذا القول، بأن ما حدث في ١١ سبتمبر إنما يرجع

لانحياز أمريكا لإسرائيل، يتضمن إيحاء بالموافقة على ما حدث فى ذلك اليوم المشئوم وتأييده، مع أن من الممكن جداً، والواجب، أن ندين كلا الأمرين: أن ندين الاعتداءات ١١ سبتمبر على برجى مركز التجارة ووزارة الدفاع، وندين فى نفس الوقت انحياز السياسة الأمريكية لإسرائيل.

\* \* \*

والذاهبون لتحسين صورة الإسلام والمسلمين في عيون الغرب لا يتوقفون كثيراً لتأمل المعنى الحقيقى لعناوين الندوات والمؤتمرات التى يدعون للاشتراك فيها. فهم يقبلون الاشتراك في أى ندوة وأى مؤتمر، مهما كان عنوان الندوة أو المؤتمر، ومهما كان جدول أعمالها، طالما يُسمح لهم فيهما بالثناء على الإسلام. ولكن تأمل العناوين المختارة لهذه الندوات والمؤتمرات، وتأمل جدول أعمالها، يبينان أنها أبعد ما تكون عن الحياد، وأنها تتضمن توجيه الاتهام للإسلام والمسلمين والإيحاء من باب خفى بتخلفهم ونقصهم وعدم تحضرهم.

انظر مثلا إلى العناوين الآتية للندوات التى يطلب للكتاب والمفكرين المسلمين الاشتراك فيها: «دور المرأة في العالم الإسلامي»، أو «الإسلام في عصر الحداثة» حيث يثار السؤال: «هل هناك تناقض أصيل بين الإسلام والحداثة؟».

والسؤال هو: لماذا يختارون موضوع المرأة بالضبط؟ أو لماذا يفترض ابتداء أن هناك تناقضاً أصيلاً أو غير أصيل، بين الإسلام من ناحية وقيم الحداثة التي يفترضون ضمنا أنها قيم جديرة بالاعتناق؟ فهل دعوناهم نحن للقدوم إلينا للكلام عن «دور المرأة في المجتمع الأمريكي الحديث مثلا؟» وعن «أثر استخدام المرأة كرمز للجنس في التليفزيون الغربي أو في الإعلام الأمريكي، على كرامة المرأة واحترامها لنفسها؟».

وهل عقدنا عندنا مؤتمراً ودعوناهم للاشتراك فيه حول ما إذا كان هناك التناقض أصيل بين تصرفات الحكومة الأمريكية الأخيرة والمبادئ الديمقراطية العريقة، أو بينها وبين القيم الأخلاقية الراسخة؟ فإذا كنا لم نسمح لأنفسنا بدعوتهم إلى مثل هذه المؤتمرات، فلماذا يسمحون لأنفسهم بمثله؟.

خلاصة القول إن لهجة الغربيين اليوم في كلامهم عن الإسلام والمسلمين ليست من النوع الذي يثير الرغبة في محاولة تحسين صورة الإسلام والمسلمين في أعينهم، بل من النوع الذي يثير الغضب والحنق. لقد أساءوا الأدب في الكلام عن شيء نبيل وعزيز لدينا مما لا يترك مجالاً لتبادل الحديث معهم. ومحاولة تبرئة النفس في مواجهة ظلم صارخ من هذا النوع، هي من قبيل الإمعان في إذلال النفس واحتقارها. ويزيد الغضب والحنق عندما تجيء هذه الاتهامات والإهانات من سياسيين في الغرب لا يعرف عنهم الكثير من صفات التحضر إلا في أتفه الشكليات، كنوع ما يرتدونه من ثياب مثلا أو طريقة تناولهم للطعام، فلا يعرف عنهم سمو الأخلاق في معاملتهم لغيرهم من الشعوب، أو الترفع عن الصغائر عندما يتعاملون مع خصومهم، أو الحلم والصبر وضبط النفس عند الشدائد، أو الاستعداد للعفو عندما يكونون قادرين عليه. وكلها صفات أظهر العرب والمسلمون في تاريخهم الطويل قدراً وافراً منها.

# كتب أخرى للمؤلف

#### أ- باللغة العربية،

- ١ ـ مقدمة إلى الاشتراكية، مع دراسة لتطبيقها في الجمهورية العربية المتحدة ـ مكتبة
  القاهرة الحديثة، القاهرة، ١٩٦٦.
  - ٢ ـ مبادئ التحليل الاقتصادي ـ مكتبة سيد وهبة ، القاهرة ، ١٩٦٧ .
- ٣-الاقتصاد القومى: مقدمة لدراسة النظرية النقدية مكتبة سيد وهبة، القاهرة
  ١٩٧٢، ١٩٧٨.
- ٤ ـ الماركسية: عرض وتحليل ونقد لمبادئ الماركسية الأساسية في الفلسفة والتاريخ
  والاقتصاد ـ مكتبة سيد وهبة، القاهرة، ١٩٧٠ .
- ٥ المشرق العربى والغرب: بحث في دور المؤثرات الخارجية في تطور النظام الاقتصادي العربي والعلاقات الاقتصادية العزبية مركز دراسات الوحدة العربية بيروت ١٩٧٩، ١٩٨٣.
- ٦ \_ محنة الاقتصاد والثقافة في مصر ـ المركز العربي للبحث والنشر، القاهرة، ١٩٨٢ .
- ٧ ـ تنمية أم تبعية اقتصادية وثقافية؟ خرافات شائعة عن التخلف والتنمية وعن الرخاء والرفاهية ـ مطبوعات القاهرة، ١٩٨٣، والهيئة العامة للكتاب، القاهرة ١٩٨٣.
  - ٨ ـ الاقتصاد والسياسة والمجتمع في عصر الانفتاح ـ مكتبة مدبولي، القاهرة ١٩٨٤ .
- ٩ ـ هجرة العمالة المصرية ـ بالاشتراك مع إليزابيث تايلور عونى ( مركز البحوث للتنمية الدولية ) أو توا، ١٩٨٦ .

- ١ قصة ديون مصر الخارجية، من عصر محمد على إلى اليوم ـ دار على مختار للدراسات والنشر، القاهرة، ١٩٨٧.
- ۱۱ نحو تفسير جديد لأزمة الاقتصاد والمجتمع في مصر ـ مكتبة مدبولي، القاهرة ١٩٨٩ .
  - ١٢ مصر في مفترق الطرق ـ دار المستقبل العربي ، القاهرة ١٩٩٠ .
    - ١٣ العرب ونكبة الكويت مكتبة مدبولي، القاهرة ١٩٩١.
- ١٤ السكان والتنمية: بحث في الآثار الإيجابية والسلبية لنمو السكان، مع تطبيقها على مصر ـ المؤسسة الثقافية العمالية، معهد الثقافة السكانية، القاهرة، ١٩٩١.
- ١٥ الآثار الاقتصادية والاجتماعية لهجرة العمالة المصرية ـ المؤسسة الثقافية العمالية، معهد الثقافة السكانية، القاهرة ١٩٩١.
  - ١٦ الدولة الرخوة في مصر ـ دار سينا للنشر ، القاهرة ، ١٩٩٣ .
  - ١٧ معضلة الاقتصاد المصرى دار مصر العربية للنشر، القاهرة، ١٩٩٤.
- ١٨ شخصيات لها تاريخ ـ رياض الرئيس للكتب والنشر، بيروت، الطبعة الأولى
  ١٩٩٧ ، الطبعة الثانية ٢٠٠٠ .
- ١٩ ماذا حدث للمصريين؟ ـ كتاب الهلال، دار الهلال، القاهرة ١٩٩٨، ومكتبة الأسرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة ١٩٩٩. الطبعة الثالثة، دار الهلال، فبراير، ٢٠٠١.
  - ٢٠- المثقفون العرب وإسرائيل ـ دار الشروق، القاهرة، ١٩٩٨ .
- ٢١- العولمة ـ سلسلة (أقرأ) ـ دار المعارف، القاهرة، ١٩٩٩، الطبعة الثانية،
  ٢٠٠٠، الطبعة الثالثة ٢٠٠٢
  - ٢٢ التنوير الزائف ـ سلسلة ( أقرأ )، دار المعارف، القاهرة، ١٩٩٩ .
- ۲۳ العولمة والتنمية العربية ـ مركز دراسات الوحدة العربية ، بيروت ، ۱۹۹۹ ،
  الطبعة الثانية ، ۲۰۰۱ .

- ٢٤ وصف مصر في نهاية القرن العشرين ـ دار الشروق، القاهرة، ٢٠٠٠.
- ٢٥ عولمة القهر: الولايات المتحدة والعرب والمسلمون قبل وبعد أحداث سبتمبر
  ٢٠٠١، دار الشروق، القاهرة، ٢٠٠٢.
- ٢٦ كشف الأقنعة عن نظريات التنمية الاقتصادية، كتاب الهلال، دار الهلال،
  القاهرة، فبراير ٢٠٠٢.
  - ٧٧- عصر الجماهير الغفيرة ( ١٩٥٢ ـ ٢٠٠٢ )، دار الشروق، القاهرة، ٣٠٠٣.
  - ٢٨- شخصيات مصرية فذة، سلسلة أقرأ، دار المعارف، القاهرة، يناير ٢٠٠٣.
    - ٢٩- كتب لها تاريخ، كتاب الهلال، دار الهلال، القاهرة، ٢٠٠٣.

#### ب. باللغة الإنجليزية:

- Food Supply and Economic Development, with Special Reference to Egypt, F.
  Cass, London 1966.
- 2 Urbanization and Economic Development in the Arab World, Arab University in Beirut, Beirut, 1972.
- 3 The Modernization of Poverty: A Study in the Political Economy of Growth in Nine Arab countries, 1954-1970, Brill, Leiden, 1974, 2d edition, 1980.
- ترجم إلى اليابانية في سنة ١٩٧٦ وحاز جائرة الدولة التشجيعية في ١٩٧٦ ).
- 4 Project Appraisal and Income distribution in Developing Countries, (Coedited with J. Mac Arthur, a special issue of World Development, Oxford, February, 1978).
- 5 International Migration of Egyptian Labour, (with Elizabeth Taylor Awny),
  International Development Research Center, Ottowa, 1985.
- 6 Egypt's Economic Predicament, Brill, Leiden, 1995.

7 - Whatever Happened to The Egyptian? American University in Cairo Press, Cairo, 2001 (5th printing, 2003)

#### ج. كتبة مترجمة:

١ ـ التخطيط المركزى: تأليف جان تنبرجن، الجمعية المصرية للاقتصاد السياسى،
 القاهرة ١٩٦٦.

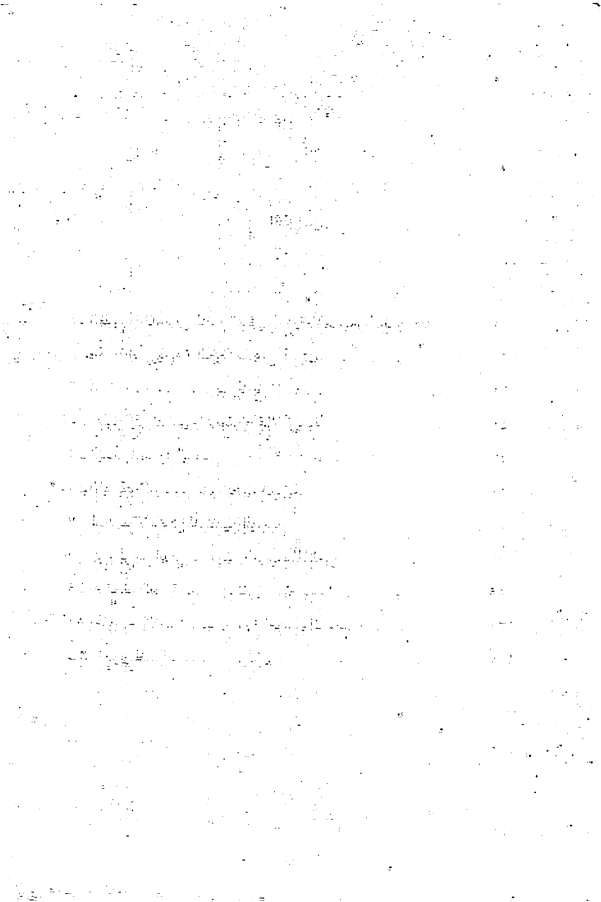
٢ ـ مقالات مختارة في التنمية والتخطيط الاقتصادي ( بالاشتراك )، الجمعية
 المصرية للاقتصاد السياسي، القاهرة ١٩٦٨ .

٣- أغاط من التجارة الدولية والتنمية الاقتصادية، تأليف راجنار نيركسه،
 الجمعية المصرية للاقتصاد السياسي، القاهرة ١٩٦٩.

٤ ـ الشمال ـ الجنوب: برنامج من أجل البقاء، تقرير اللجنة المستقلة المشكلة
 لبحث قضايا التنمية الدولية برئاسة ويلى برانت ( بالاشتراك ) الصندوق الكويتى
 للتنمية، الكويت، ١٩٨١.

# الفهرس

| ٥        | مقدمةم                                                   |
|----------|----------------------------------------------------------|
| مين منه٧ | ١ ـ القديم والجديد في النظام العالمي، وموقع العرب والمسل |
| ۲٥       | ٢ ـ الحملة الأمريكية / البريطانية على العراق             |
| ٣٧       | ٣ ـ ثورة معلومات، أم تلويث للمخ؟                         |
| ٤٣       | ٤ _ التليفزيون المصرى والديمقراطية الأمريكية             |
| ٤٧       | ٥ ـ الديمقراطية والإرهاب                                 |
| ٥٠       | ٦ ـ الأمريكيون وتغيير نظم التعليم العربية                |
| ٥٩       | ٧ ـ التهديد الأمريكي للمثقفين العرب                      |
| ٧٢       | ٨ ـ دليل الرجل الذكي للتشهير بالعرب والمسلمين            |
| ۸۸       | 9 - «التنمية الإنسانية العربية»: تقرير أم فضيحة؟         |
| ١٣٠      | • ١ - عن محاولات اتحسين صورة العرب والمسلمين ٩           |
| ۱۳۷      | كتب أخرى للمؤلفكتب أخرى للمؤلف                           |



رقم الإيداع ٢٧٧٢ / ٢٠٠٤ الترقيم الدولي 5 - 1046 - 97 - 777 I.S.B.N.

# مطابع الشروق

القاهرة : ۸ شارع سيوبه المصرى \_ ت:٤٠٢٣٩٩ \_ فاكس:٤٠٣٧٥٦٧ (٠٠) بيروت : ص.ب: ٨٠١٤ـماتف : ٨١٥٢١هـ ١٥٧٧١هـ فاكس : ٨١٧٧١٥ (٥٠)

# عصرالتشهير بالعربوالمسلمين

نحن والعالم بعد ١١ سبتمبر ٢٠٠١

تعرض العرب والمسلمون لما تعرضت له سائر الشعوب التى خضعت للاستعمار الغربى، من حملات ضارية من التشهير والتحقير، ولكن أضيف إلى ذلك، في الخمسين عاماً الماضية، حملات التشهير من جانب الصهيونية وأبواق الدعاية الإسرائيلية والعاملين في خدمتها.

ثم حدث في السنوات الأخيرة، خاصة في أعقاب أحداث 11 سبتمبر 2001، أن تضاعف هذا التشهير، وزادت هذه الحملات قسوة وضراوة، فأصبح العرب والمسلمون أكثر شعوب العالم تعرضاً لحملات تشويه السمعة والاعتداء المعنوى.

وهذا الكتاب يتناول، من زواياً مختلفة، هذه الحملات الظالمة محللا وسائلها وأهدافها، أملا في أن يساهم، ولو مساهمة متواضعة، في وقف ما أصاب العرب والمسلمين بسبب هذا التشهير، من تدهور في ثقتهم في أنفسهم وفي عدالة قضيتهم.



دار الشروة ـــــ www.shorouk.com



تعرض العرب والمسلمون لما تعرضت لمه سائر الشعوب التي خضعت للاستعمار الغربي، من حملات ضارية من التشهير والتحقير، ولكن أضيف إلى ذلك، في الخمسين عامًا الماضية، حملات التشهير من جانب الصهيونية وأبواق الدعاية الإسرائيلية والعاملين في خدمتها.

ثم حدث فى السنوات الأخيرة، خاصة فى أعقاب أحداث ١١ سبتمبر ٢٠٠١، أن تضاعف هذا التشهير، وزادت هذه الحملات قسوة وضراوة، فأصبح العرب والمسلمون أكثر شعوب العالم تعرضًا لحملات تشويه السمعة والاعتداء المعنوى.

وهذا الكتاب يتناول، من زوايا مختلفة، هذه الحملات الظالمة محللا وسائلها وأهدافها، أملا في أن يساهم، ولو مساهمة متواضعة، في وقف ما أصاب العرب والمسلمين بسبب هذا التشهير، من تدهور في ثقتهم في أنفسهم وفي عدالة قضيتهم.



دارالشروفـــــ www.shorouk.com